
D

S

A

D

D

A

S

D 

Journal of Spiritual Health 
 

2022, Volume 1, Issue 1 

Pages: 21-28 

doi   10.30491/JSH.1.1.21 

*Corresponding author: Mostafa Arbabi Mojaz, Email: dr.arbabimojaz@theo.usb.ac.ir   

Received: 15 December 2021 Accepted: 2 March 2022 

 
 

 
Investigating the Effect of Belief in Human Inherent Poverty in Increasing 

the Degree of Spirituality and its Role in Promoting Spiritual Health  

 
Mostafa Arbabi Mojaz 1*, Seyed Mohammad Hossein Moosavi 2, Hadi Zeini Malek Abad 2, 

Moheb Ali Rahdar 3 

 
1 Department of Jurisprudence and Fundamentals of Islamic Law, Faculty of Theology and Islamic Studies, Sistan and 

Baluchestan University, Zahedan, Iran 
2 Department of Quranic and Hadith Sciences, Faculty of Theology and Islamic Studies, Sistan and Baluchestan University, 

Zahedan, Iran 
3 Department of Industrial Engineering, Sistan and Baluchestan University, Zahedan, Iran 

 
Abstract 

 

Background and Aim: Spiritual health is one of the most important aspects of health that has been considered 

by the world scientific community in recent years and in addition to the need to discover its meaning in religious 

teachings, the components that affect it also need to be investigated. Considering the effective relationship between 
spirituality and human beliefs on other dimensions of health (including physical, mental and social), the quantity 

and quality of human relationship with God Almighty is effective in promoting his spiritual health. The purpose 

of this study is to investigate the belief in inherent poverty on the quality of spirituality and its consequences on 

spiritual health. 

Methods: This research examines the process of the effect of belief in human inherent poverty in increasing 

the degree of spirituality and its role in promoting spiritual health with a Quranic and Hadith approach and in a 

descriptive-analytical method.  

Results: One of the plagues of spirituality is the contamination of man with sin and transgression. In the radical 

analysis of sin, it should be said that sin is a voluntary behavior that man achieves due to neglect of his identity in 

relation to God. Because human behavior is a function of his inner beliefs, tendencies and feelings towards the 

audience of behavior and not just his insight and awareness of the benefits or harms of that action. From the point 

of view of Quranic teachings and Hadith, man's identity is based on his inherent poverty and his constant need for 
God. Consequently, he promotes and improves spirituality and beliefs which itself has a direct role in promoting 

her spiritual health.  

Conclusion: Belief in human inherent poverty will also have positive consequences in promoting spiritual health 

(including providing health, repelling diseases, and maintaining human survival and health). These consequences 

can be classified into three areas of insight, orientation, and action. In the vision dimension, believing in the 

absolute ownership of God and believing in the trustworthiness of divine blessings, in the tendency dimension, 

creating a sense of peace and creating a sense of dignity, and in the action and behavioral dimension, achieving 

the status of forsaking sin and being a state of gratitude and illness are as consequences that each of them, in turn, 

and based on numerous research backgrounds in this field, have a direct effect on promoting spiritual health. 

 

Keywords: Spiritual health, Inherent poverty, Sin, Spirituality. 

 

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.1

.1
.2

1 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

pi
ri

tu
al

-h
ea

lth
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

20
 ]

 

                               1 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.1.1.21
http://dx.doi.org/10.30491/JSH.1.1.21
http://spiritual-health.ir/admin_emailer.php?mod=send_form&sid=1&slc_lang=fa&em=dr.arbabimojaz-ATSIGN-theo.usb.ac.ir&a_ordnum=38
http://dx.doi.org/10.30491/JSH.1.1.21
http://spiritual-health.ir/article-1-38-fa.html


D

S

A

D

D

A

S

D 

 سلامت معنوی مجله
 

 1401 تیر ،1 شماره ،1 هدور

 21-28: صفحات
 10.30491/JSH.1.1.21  doi  

   dr.arbabimojaz@theo.usb.ac.ir پست الکترونیک: .مجازمصطفی اربابی :نویسنده مسئول*

 11/12/1400پذیرش مقاله:      24/9/1400 دریافت مقاله:

 

 

 

 یت معنوسلام یو نقش آن در ارتقا تیمعنو ارِیع شیانسان در افزا یباور به فقر ذات ریتأث یبررس

 
 3، محبعلی رهدار2آبادملک، هادی زینی2حسین موسویمحمد، سید*1مجازمصطفی اربابی

 
 ایران معارف اسلامی، دانشگاه سیستان و بلوچستان، زاهدان،گروه فقه و مبانی حقوق اسلامی، دانشکده الهیات و   1

 یراناعلوم  قرآن و حدیث، دانشکده الهیات و معارف اسلامی، دانشگاه سیستان و بلوچستان، زاهدان،  گروه  2
 گروه مهندسی صنایع، دانشکده مهندسی، دانشگاه سیستان و بلوچستان، زاهدان، ایران  3

 

 دهکیچ
 

قرار گرفته است  ینجها یمورد توجه مجامع علم ریاخ یهااز ابعاد مهم سلامت است که در سال یکی یسلامت معنو ف:هدزمینه و 

و  قیبه رابطه وث تیاشد. با عنابیم یواکاو ازمندین زیگذار بر آن ناثر یهامؤلفه ،یانیوح یهابر ضرورت کشف مفهوم آن در آموزهو علاوه
انسان در رابطه او با خداوند  یباورها تیفیو ک تی(، کمیو اجتماع یروان ،یابعاد سلامت )جسم ریبر سا ساننو اعتقادات ا تیاثرگذار معنو

 یو تبعات آن بر سلامت معنو تیمعنو تِیفیبر ک یباور به فقر ذات یپژوهش بررس نیباشد. هدف ایاو مؤثر م یسلامت معنو یمتعال، بر ارتقا
 .انسان است

 ندیفرآ ،ییو روا یقرآن افتیا رهموجود و ب یو علم یاو با استفاده از منابع کتابخانه یلیتحل -یفیپژوهش به روش توص نیا ها:روش

  .دینمایم یرا بررس یسلامت معنو یو نقش آن در ارتقا تیمعنو ارِیع شیدر افزا یباور به فقر ذات ریتأث

اختیاری قلمداد  یگناه، گناه رفتار ارتکابِ یاشهیر لیاست. در تحل تیآلوده شدن انسان به گناه و معص ت،یاز آفات معنو یکیها: یافته

ها و احساسات شیاز باورها، گرا یبعرفتار انسان تا رای. زازدییدر نسبت با خداوند بدان دست م شیخو تیشود که انسان در اثر غفلت از هویم
 ییو روا یقرآن یهاوزهآم دگاهیاز د مضارّ آن عمل. ایو  ایاو نسبت به مزا یو آگاه نشیار است و نه صرفاً باو در نسبت با مخاطبِ رفت یدرون
را به باور و احساس  یفقر ذات نیه ابکه انسان علم  یاست و در صورت افتهیمداوم او به خداوند قوام  اجیو احت یفقر ذات یانسان بر مبنا تیهو
 یدر ارتقا یمیاوست که خود نقش مستق و اعتقادات در اتیآن ترک گناه در رفتار و به تبع ارتقا و بهبود معنو جهینت د،ینما لیخود تبد در یقلب

 .دارد یو یسلامت معنو
ها، حفظ بقا و سلامت یماریفع بدسلامت،  نی)اعم از تأم یسلامت معنو یرا در ارتقا یپیامدهای مثبت یباور به فقر ذات گیری:نتیجه

 تیباور به مالک ینشیر بُعد بدهستند.  یبندقابل دسته یمذکور در سه ساحت بینشی، گرایشی و کُنش یامدهایخواهد داشت که پ یدر پانسان( 
 یابیدست یو رفتار یبُعد کنش حس عزت و در جادیحس آرامش و ا جادیا یشیدر بُعد گرا ،یاله یهاداوند و باور به امانت بودن دادهمطلق خ

به نوبه خود اثر  کید که هر هستن ییامدهایعنوان پبه یماریو ب یسلامت ش،یو آسا یگناه و مقام شاکر بودن در هنگامه سخت به مقام ترک
 .دارند یوسلامت معن یدر ارتقا یمیمستق

 

 .تیمعنو، گناه، یفقر ذات، یسلامت معنو :هاکلیدواژه

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.1

.1
.2

1 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

pi
ri

tu
al

-h
ea

lth
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

20
 ]

 

                               2 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.1.1.21
http://spiritual-health.ir/admin_emailer.php?mod=send_form&sid=1&slc_lang=fa&em=dr.arbabimojaz-ATSIGN-theo.usb.ac.ir&a_ordnum=38
http://dx.doi.org/10.30491/JSH.1.1.21
http://spiritual-health.ir/article-1-38-fa.html


 23/  تیمعنو ارِیع شیانسان در افزا یفقر ذات

 

 مقدمه
 زشکیپ در سلامت دیگرِ  ابعاد به بازگشت با گذشته قرن اواخر

 و ودب همراه سلامت معنوی و اجتماعی ابعاد به توجه ویژهبه و
 دنیا در سلامت مهم ابعاد از یکی عنوان به معنوی سلامت امروزه

 تسلام بدون قوام یافته است که تفکر این و است شده شناخته
 (ماعیاجت و روانی جسمی،)یعنی سلامت  سلامت ابعاد دیگر معنوی،

ن سلامت بدو توان نم و برسد خود ظرفیت حداکثر به تواندنمینیز 
 یک در .(1یافت ) دست زندگی کیفیت سطح بالاترین معنوی به

هانی اجلاس سالیانه ج در ،1983 سال تاریخی باید گفت در مرور
   یتچهارم سلامت این گونه مطرح شدکه آیامعنو بُعدبهداشت 

(Spiritual) سلامت تعریف در باید را (Health) ( 2) نمود؟ وارد
 جهانی ههفتمین اجلاس سالیان و و در نهایت یک سال بعد در سی

ی هاناپذیر استراتژیعنوان بخش جداییمعنویت به»بهداشت 
 «دبهداشت به تصویب رسی سلامت کشورهای عضو سازمان جهانی

تأمین،  عنوان بستر و روشی برایتواند بهسلامت معنوی می .(3)
جتماعی، اروانی و  ارتقا و حفظ دیگر ابعاد سلامت انسان )جسمانی،

نگرش  البته در .(4) به کار گرفته شود بینشی، منشی و شناختی(
بعاد اترین بُعد از ترین و عمیقاسلامی، سلامت معنوی، وسیع

« عدبُ»سلامت است و شاید بتوان گفت سلامت معنوی، صرفاً یک 
ه ابعاد است که بر هم« پارادیم»از ابعاد سلامت نیست؛ بلکه یک 

 (.4) سلامت، شمول و سیطره دارد
لامت سها و تحقیقات بسیار در حوزه ژوهشامروزه مبتنی بر پ

ا یابد، معنوی ثابت شده است هر چه کیفیت معنویت در انسان ارتق
د بود اثرات مثبت آن در سلامت روانی و جسمی او مشهودتر خواه

ها از اثرات و هر چه از کیفیتِ معنویت و عیار آن کاسته شود، نه تن
دی نیز ای منفی متعدشود بلکه پیامدهسلامت افزای آن کاسته می

 هندهشک یکی از مهمترین عوامل کابی .(5در پی خواهد داشت )
یب سلامت کیفیت معنویت در افراد و اجتماع و به تبع کاستن از ضر

ناه تکاب گروانی و معنوی در بین آحاد مردم و نیز بدنه اجتماع ار
بر اکرم توان با این فرمایش پیاماست که شاید از همین منظر می

جود انسان در و« درد»و « داء»ص( هم افق شد که از گناه به تنها )
شکل، میعنی مهمترین و بزرگترین درد،  .(6تعبیر فرموده اند )

این  حجاب و مانعِ شما برای معنویات، گناهان است. اگرچه در
ین درد و عنوان بزرگترروایت و یا دیگر روایات مشابه از گناه به

ان کرد که یت انسان یاد شده ولی باید اذععلت در بیمار شدنِ معنو
فتار، عنوان یک رگناه کردن ضمن اینکه یک علت است خود نیز به

روز آن گردد و باید تلاش کرد تا علت یا علل بمعلول محسوب می
لوب را کشف کرد و با کشف و درمان آن ریشه اصلی به آنچه مط

م و تداوما از مقوله سلامت معنوی است یعنی تأمین، تضمین 
دات نائل سلامت روانی و جسمی در افراد در پرتو معنویات و اعتقا

 گردیم.
در همین راستا با بررسی و مداقه در آیات و روایات این حوزه، 

توان اذعان داشت یکی از مهمترین علل آلایش انسان به گناه، می

نیازی او ساس او دارد و آن احساس غنا و بیریشه در نوع باور و اح
ل است که گرچه فرد ممکن است حتی بت به خداوند غنی و متعانس

ر ناخودآگاه بر وجود فرد طونکار کند ولی بهداشتنِ این احساس را ا
باشد. این احساس که سرچشمه جرأت و جسارت انسان حاکم می

در نقض اوامر و نواهی الهی است در قالب ارتکاب گناه در افعال و 
گردد و به مرور با تشکیل سیلابی یرفتار انسان جاری و ساری م

آلوده از انواع گناه و معصیت، رودخانه زلالِ معنویات و اعتقادات 
گردد دریای آلود و تیره نموده و در ادامه باعث میانسان را گِل

های سلامت روانی و جسمی او نیز متلاطم گردد و انواع بیماری
 روانی و جسمی، وی را از ساحل آرامش و آسایش دور نماید. 

 شهها، سراغ این ریاین پژوهش به جای پرداختن به معلول
رند که برای رفته است و نگارندگان بر این باو« علت العلل»رفتار و 

عنویت متامین آرامشِ دریای سلامت روانی و جسمی در پرتو آثار 
نوع  کی از معانی آن( انسان باید)یا همان سلامت معنوی در ی

طه و ها و احساسات خویش در قبال خداوند و نیز نوع رابنگرش
ی که در اکند را به گونهنسبتی که با آن وجود متعال برقرار می

فتار یشه رآیات و روایات تبیین گشته، کنترل و اصلاح کند؛ زیرا ر
نهفته  دیدهای در نوع نگرش او به آن پانسان در قبال هر پدیده

نباشد  است و اگر این نگاه منطبق با قواعد حاکم بر نظام هستی
جسم  وای برای همه آفات و تبعات منفی در سلامت روان سرچشمه

 او خواهد گشت.
لامت فرض که معنویت در فرآیند سدر این پژوهش با این پیش

علی  زای روانیجسمی و روانی افراد و نیز کاهش عوامل بیماری
ن توجهی دارد و همچنیص استرس و اضطراب تأثیر قابللخصوا

ودی و درمان نوع و کیفیت اعتقادات افرادِ بیمار در تسریع روند بهب
کند د میهای بسیاری این موارد را تاییها مؤثر است و پژوهشآن

یفیت کقای قصد داریم به موضوع بررسی راهکاری جدی در ارت .(7)
ز تأمین )اعم ا ارتقای سلامت معنویآن در  معنویت و نقش فزاینده

زیم. آن ها و حفظ بقا و سلامت انسان( بپرداسلامت، دفع بیماری
ند متعال ی نسبت به خداوچه که از آن تحت عنوان باور به فقر ذات

محصول  گیرد تاایم و باید در ساحت وجودی انسان شکل بیاد کرده
سیله اولًا بدین و گر شود وصورت ترک گناه جلوهآن در رفتار او به

عات و اثرات معنویت او در عافیت و سلامت قرار گرفته و در ادامه تب
معنوی  سلامت افزای آن در روح و جسم او پدیدار و ابعاد سلامت

 در او تقویت شود.
 مداری را بههای بسیاری معنویت و دینتحقیقات و پژوهش
اند. اگر دادهثر بر سلامت مورد توجه قرار عنوان یکی از عوامل مؤ

بر مبنای تقدم زمانی در دوران معاصر بخواهیم به برخی از مجلات 
عنوان نمونه توان بهمیای داشته باشیم علمی با این رویکرد اشاره

 (Journal of Religion and Healthبه مجله دین و سلامت )
به مطالعه  1961ای از سال اشاره کرد که با رویکرد بین رشته

انسانی، سلامتی، رفاه، عواطف انسانی، بهداشت روانی های ارزش
ها با دین و معنویت پرداخته است. همچنین و جسمی و نسبت آن

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.1

.1
.2

1 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

pi
ri

tu
al

-h
ea

lth
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

20
 ]

 

                               3 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.1.1.21
http://spiritual-health.ir/article-1-38-fa.html


 و همکاران مجازاربابی / 24

 

Koenig ه دین و معنویت و سلامت و بهداشتکه در زمینه رابط 
نظر است در یکی از مقالات خود تحت عنوان روانی صاحب

Religion, spirituality, and health: The research 

and clinical implications  به بررسی جامعی پیرامون ارتباط
دین و معنویت با سلامت جسمی و روانی پرداخته است. وی با 

را  2010تا  1872صدها تحقیق مرتبط از سال  ،مروری روشمند
بررسی نموده است و به اهمیت و جایگاه عقاید دینی و معنوی و 

  .(8ت )تأثیر آن در سلامت اشاره نموده اس
تعلق مقالات متعددی نیز در نشریه فرهنگ و ارتقای سلامت م

ی به فرهنگستان علوم پزشکی جمهوری اسلامی ایران به مبان
اند. اختههای دین اسلام پردسان شناختی سلامت معنوی در آموزهان

ان در سلامت معنوی انس شود کهدر یکی از آن مقالات اشاره می
محقق  در اعتقاد، صفات و رفتار اوندخدنتیجه تبعیت از خواست 

سیدن رو مسیر رسیدن به آن دین وحیانی است و اثر آن گردد می
اما آنچه  .(9) نهایت استبه مقام خلافت و ولایت الهی و اراده بی

صدد ن پژوهش درهای مذکور به آن پرداخته نشده و ایدر پژوهش
ویت  معنشناسی آسیب به عیارِیابی و علتتبیین آن است ریشه

تبعاتِ  با کشف و درمان آن،انسان از طریق ارتکاب گناه است که 
و آن  افزای روانی و جسمیِ معنویت را شاهد خواهیم بودسلامت

متعال که  نیازی از خداوندعبارت است از احساس استغناء و بیآفت 
ه تبع کاهش منجربه طغیان انسان در برابر فرامین و نواهی الهی و ب

 .کمیت معنویتِ او خواهد گشتکیفیت و 

 
 هاروش

 -این پژوهش با رویکرد قرآنی و روایی و به روش توصیفی
 معنویت و تحلیلی فرآیند تأثیر باور به فقر ذاتی در افزایش عیارِ 

 .سلامت معنوی را بررسی می نماید نقش آن در ارتقای

 
 نتایج

 (Spiritual Health) مفهوم سلامت معنوی
 و ندارد وجود رویکرد واحدی معنوی سلامت در بیانِ مفهوم

 مشخص، آن هایشاخص و هامؤلفه است که بوده دشوار عملاً

 که بعد داشت باور توانشود. می گیریاندازه و تعریف تبیین،

 تأثیر رفتارها و هاارزش ها،نگرش باورها، آگاهی، روی معنوی

گذارد. تأثیر می نیز بدن فیزیولوژی و روی بیوشیمی بر و دارد عمیق
 و فکر بعد معنوی روی تأثیرِ این توان گفتدر یک بیان ساده می

تر و در یک تعریف جامع .(10) شودمی معنوی نامیده سلامت بدن،
 هایتلاش همه معنوی تر نیز چنین آمده است که سلامتمانع

 توسعه سلامت راستای در جامعه بر مبتنی معنوی فراگیر و پویا

 زیستی، ابعاد کیفیت و عملکرد سطح بالاترین به دستیابی محور،

 روانی نیازهای به پاسخگویی و سلامت و اجتماعی شناختیروان

 و امید جهت افزایش کشور سلامت نظام تابعان معنوی و
 درمان و تشخیص پیشگیری، مختلف هایحیطه در زندگیکیفیت

 هامسئولیت و هاتکلیف الهام منبع است که افراد این بخشیتوان و

 .(11باشد )می اجتماعی و فردی و جسمیِ روانی تیسلام قبال در
-در آموزه های وحیانیِ اسلام تصویرِ معنویت، مبتنی بر معرفت

 شناسی قرآنی است. یعنی انسان معنویشناسی و جهانانسانشناسی، 
برخوردار از اندیشه و معرفت خاص نسبت به خداوند متعال، انسان 

ست و سلامت معنوی در ا هاو جهان خلقت و رابطه متقابل بین آن
های شناختی، احساسی، رفتاری اندیشه قرآنی در بردارنده شاخص

پرداختن به اصول با توجه به این رهیافت  .(12باشد )و پیامدی می
الخصوص اصول و قواعد حاکم بر تنظیم علیای، معرفتی و اندیشه

رابطه انسان با خداوند متعال در تبیین معنویت و همچنین تعریفِ 
سلامت معنوی بسیار کلیدی خواهد بود که در این پژوهش به دنبال 

 .این مهم هستیم

 فقر ذاتی انسان در آیات و روایات
 در ترین مبانیِ نگرشی و بینشییکی از مهمترین و بنیادی

 به مؤلفه شناسی اسلامی، توجهنهای اسلامی، مبتنی بر انساموزهآ
ثاری آدر توصیف هویتی اوست که با توجه به « فقر ذاتی انسان»

 (شتگالبته در چارچوب مفهومی که تبیین )که بر سلامت معنوی 
 پردازیم. یمدارد، در ادامه به تبیین این مؤلفه در آیات و روایات 

مفاهیم « یتمنابع زلال معنو»عنوان و روایات بهبا مروری در آیات 
الله و لیای در تبیین ماهیت وجودی انسان مبتنی بر فقر ابرجسته

ه در کتبیین ذات خداوندی مبتنی بر غنای مطلق اشاره شده است 
  کنیم.ها اشاره میطور اجمالی به برخی از آنادامه به

 سوره فاطر 15آیه فقر؛ آیه 

ها با نای است که در آن از تمام انسافقر آیهمقصود از آیه 
 یازمندیدخدا ن ای مردم، شما به» الله یاد شده است:صفت فقر الی

ضامین ماین آیة شریفه دارای . «نیازِ ستوده استو خداست که بی
ایی ایفاء معرفتی است که در تربیت روانی، معنوی انسان تأثیر بسز

 اندشمرده آیه نکات بسیاری را براین کند و مفسرین و عرفا ذیل می
اینگونه مل نسخ شا»گوید: از جمله ابن عربی در مورد جایگاه آیه می

 .(13) «ندکشود، زیرا یک واقعیت انکارناپذیری را بیان میآیات نمی
دو فراز  در این آیه حقیقت انسان معرفی شده است؛ این آیه دارای

 معنایی است.

 فقر انسان (الف
سوره فاطر خداوند که به عنوان خالق  15در فراز اول آیه  

کلمة فقراء ، «اللَّهِإلِی الفْقَُرَاءُ أَنتمُُ النَّاسُ یأََیهُّا»فرماید: انسان، می
 .(14،15باشد )معنای شکسته میجمع فقیر و از مادة فقر است که به

ابراین انسان با توجه به اینکه در آیه شریفه متعلَّق نیاز ذکر نشده، بن
در هر چیزی محتاج خداوندست و حداقل آن این است که اساساً 

گذاشتند بود پا به عرصه هستی نمیها نمیالله در انساناگر جنبة الی
 ةبلکه همکه ها انسان ةهمطبق تبیین مفسران از آیه مذکور،  .(16)

 که اگرحقیقتِ غنیِ بالذات هستند وابسته به آن و  نیازپا ا موجودات سر
 .(17-19شوند )می هیچ و پوچ ،قطع شودبا وی ای ارتباطشان لحظه

شناسان نیاز انسان را تعمیم داده و انتساب آن احتیاج برخی از اسلام

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.1

.1
.2

1 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

pi
ri

tu
al

-h
ea

lth
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

20
 ]

 

                               4 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.1.1.21
http://spiritual-health.ir/article-1-38-fa.html


 25/  تیمعنو ارِیع شیانسان در افزا یفقر ذات

 

های در مناجات .(20اند )م هستی گسترش دادهذرات عال را به تمام
و  منان در مسجد کوفهؤمناجات امیرممثل السلام( ائمه )علیهم

در هنگامی که در مقابل بینیم که مینیز صحیفه سجادیه  23دعای 
گیرند هویت خود را عین نداری و نیاز ذات باری تعالی قرار می

 .(21،22)کنند معرفی می

 نیازی خداوندبی (ب
 هُوَ وَاللَّهُ»فرماید: سوره فاطر خداوند می 15در فراز پایانی آیه 

و( غنا در خداوند در این فراز، با توجه به ضمیر )ه ،«الحَْمِید الْغَنی
ت است. منحصر شده است؛ یعنی در عالمَ فقط یک وجود غنیِ بالذا

ن را در نسبت به خداوند، انسا« غنی»ایجاد همین باور برای صفت 
ها به دهد. به هر مقدار که انسانمسیر سلامت معنوی قرار می

بستگی( اس کنند )تعلق و واواقعیت خود واقف باشند و آن را احس
 کنند.رشد پیدا می

انسان  که در تعالی روانی و تربیتی« خودشناسی»اهمیت  درباره 
ها از آن کار رفته کهتأثیر مستقیم دارد، در روایات توصیفاتی به

عنوان نمونه، توصیفاتی نظیر: ت یافت. بهتوان به اهمیت آن دسمی
ی و راهبرترین خردورزی  برترین حکمت، ،(23برترین شناخت )

 (.24سوی دستیابی حقیقت )به

 سوره علق 7آیه استغنا؛ آیه 

 یسرکش انسان که حقّاً»فرماید: خداوند در سوره علق می

 شودمی سرکش انسان. «پندارد نیازبی را خود که همین کند،می
 نماد لحظه این در و بیندنمی جایی به وابسته و متعلِق را خود چون

 را انانس طغیان و سرکشی علت بحث مورد جمله .شودمی طاغوت
طبق  دگار.عبارتست از بی نیاز دانستن خود از پرور آن و کند، بیان

 کلى به ار خدا نهایت در که است این انحراف این نتیجه آِیات قرآن
 .(25-27بردارد ) طغیان به سر نموده، فراموش

 تحلیلِ فرآیندی بروز رفتارهای معنوی
 هک آنجا از و اوست خود اختیاری افعال گرو در انسان کمال

 کندیم عمل خود هایتوانایی و هاگرایش ها،بینش اساس بر انسان
 اختیاری رفتار توانایی، مبادی و گرایش بینش، مبدا سه واقع، در و

های دهند. برای درک بهتر چگونگی بروز رفتارمی تشکیل را او
ود؛ در این ایجاد فرایندی آن توجه نمانسان نیز باید به  معنوی در

ها و رایشراستا باید گفت که رفتارهای اختیاری انسان تابعی از گ

 رفتار. به ها و علم او به تبعاتِاحساسات اوست نه تابعی از آگاهی
ه آنچه نکند عبارتی دیگر آنکه انسان آنچه را دوست دارد عمل می

 داند.را می
 ه حیطه وجودی انسان خلاصهتوان در ساین مراحل را می

ینش یاد کرد؛ مرحله اول، حیطه شناختی است که از آن با عنوان ب
ست که از ها و تمایلات درونی انسان اشود، مرحله دوم، گرایشمی

یل آن کنیم، و در مرحله واپسین، تبدعنوان کشش یاد میآن به

عبیر نش تگیرد که از آن به کهای درونی به رفتار قرار میگرایش
 .این سه حیطه نشان داده شده است 1در شکل گردد و می

 متقابلی  ههای قرآنی و روایی، رابطبایسته ذکر است که در آموزه

 
 سه حیطه وجودی انسان .1-شکل

 

ه این های انسان حاکم است بها، گرایشات و بینشهم میان کنش
وست. اهای گرایشات و بینش های انسان نیز سازندهگونه که کنش

 .(25،27) ردسوره روم اشاره ک 10توان به آیه ید این سخن میدر تای
ها اشاره شدر روایات متعدد نیز بر اثرگذاریِ عمل و رفتار بر بین

 فرماید:می عنوان نمونه پیامبر اکرم )ص( در همین رابطهشده است؛ به
 دانستن میآکند و در اثر آن دانش و علمی که پیش از گناه می بنده»

 .(28« )کندرا فراموش می
که انسان در صورتی که علم به فقر ذاتی نتیجه سخن این

لبی قخویش را در تمامی لحظات زندگی به مرحله احساس و باور 
نا حفظ یزال فیض و غدام اتصال خویش را با آن منبع لابرساند، م

حاکم  کند و از این طریق ضمن عدم آلایش به معاصی، معنویتمی
 بعاتِ سلامتتفضای زندگی را حفظ و بلکه ارتقا خواهد بخشید، و لذا بر 

 اهد یافت.افزای معنویت نیز در جسم و روح او استمرار و ارتقا خو

 ابعادِ تاثیرگذاری باور به فقر ذاتی بر سلامت معنوی
تی با تاثیر اور به فقر ذابا توجه به آنچه پیش از این مطرح شد ب

ا هوای نفس و و در مبارزه ببه تبع بر رفتار امیل انسان و  بر منشاء
یت های شیاطین، تاثیر مستقیم در افزایش عیار و کیفوسوسه

وانی معنویت وی داشته و به همین جهت تاثیرات سلامت افزای ر
بتنی در یک تعریف مو جسمی محسوسی را به دنبال خواهد داشت. 

ست که مده اشناسی اسلامی از سلامت معنوی این چنین آبر انسان
مطلوب  ست از برخورداری آدمی از حدِ ترازا سلامت معنوی عبارت
فتاری )سلوکی( با غیب عالم و ر -)معرفتی( در مواجهه شناختاری

ع پیامدهای بر همین مبنا در ادامه ضمن تفکیک انوا .(4عالمَ غیب )
مکانیسم  وباور به فقر ذاتی به پیامدهای بینشی، گرایشی و کنشی، 

 .ها در سلامت معنوی خواهیم پرداختذاری مثبت آنتاثیرگ

 پیامدهای بینشی )شناختی(
امدهای برخی از پیامدهای باور به فقر ذاتی از سوی انسان پی

 معرفتی و شناختی است که عبارتند از:

 باور به مالکیت مطلق الهیالف( 

یکی از نتایج باور به فقرذاتی انسان اذعان به مالکیت مطلق 
خداوند است. انسانی که به این باور و احساس رسیده است که غیر 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.1

.1
.2

1 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

pi
ri

tu
al

-h
ea

lth
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

20
 ]

 

                               5 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.1.1.21
http://spiritual-health.ir/article-1-38-fa.html


 و همکاران مجازاربابی / 26

 

از نیاز به سوی خداوند هیچ شأنیت دیگری در این عالم ندارد، 
داند؛ دقیقا در راستای آن چه مالکیت همه چیز را از آن خداوند می

 عمران بدان تصریح شده است.آل سوره مبارکه 129آیه  در
ه روایت باز باب مستندات رواییِ این بحث نیز باید اشاره کرد 

کند: ل میدر پاسخ به عنوان بصری که از ایشان سؤا (ع) امام صادق
ها کی از آن؛ یاى ابا عبداللَّه! حقیقت بندگى چیست؟ فرمود: سه چیز

به او  وت گذاشته اینکه بنده در آنچه خدا بر او منّ عبارتست از
گان را نبیند، بدان جهت که بند یبخشیده است براى خود مالکیّت

ى که خدا داند، و آن را در جایمال را مال خدا مى . اوملکى نیست
ن این پیامد باعث برطرف شد .(29) دهدفرموده است قرار مى

د که برای زایی خواهد شهای بیماریها و استرسبسیاری از نگرانی
سبت به نبا دغدغه و همّ و غم از دست دادن تسلط مالکانه  انسان
 شود. هایش ناشی میداشته

 های الهیباور به امانت بودن دادهب( 

 یکی دیگر از دیگر پیامدهای بینشی احساس نیاز به سوی
ه انسان بهای است که خداوند خداوند، امانت دانستن تمام دارایی

 هایاز داده رسید، همه چیز را اعم داده است. انسانی که به این درجه
نظیر مال،  های بیرونیو داده غیره،درونی نظیر علم، معرفت، فکر و 

ابان بن  خطاب به (ع) امام صادقداند. فرزند و همسر را امانت می
کسانى مال داده اى ابان! خداوند به : آیا به نظر توفرمودند تغلب

ت که نزد اند، و به کسانى نداده اساست که در نزد او محترم بوده
داست، و ست، بلکه مال، مال خنیاند؟ نه چنین او احترامى نداشته

که خود  ارفیآن را به امانت نزد کسانى قرار داده است )تا به مص
 .(5،30) مین کنند(فرموده است برسانند، و زندگى محرومان را تأ

بسیاری  ای در میزانبه شدت کاهنده ها، نقشپنداری داشتهامانت
ی بشر های معمول و رایج در زندگها و ترس و اضطراباز استرس

 افزای آن واضح است.دارد و تأثیرات سلامت

 پیامدهای گرایشی )احساسی(

د از دیگر دستاوردهای باور به نیازمندی نسبت به خداون
موارد  توان بهدستیابی به پیامدهای گرایشی واحساسی است که می

 ذیل اشاره کرد:  

 دستیابی به حس آرامشالف( 
. اگر کندای است که خداوند به بنده خود عطا میآرامش هدیه

ا به احساس انسان فقر ذاتی خود نسبت به خداوند را باورکند و آن ر
و درونش  بردزندگی به کار میتبدیل نماید، یاد خدا را همیشه در 

آیه دا در خشود، زیرا این وعده آکنده از احساس امنیت و آرامش می
 «.!یابدیها آرامش مآگاه باشید با یاد خدا دل»سوره رعد است:  28

ت )خدا( یاد خدا رحم» فرمایند:می )ع(در همین راستا حضرت علی 
 روشن کرده و ها رادهد و دلها را صیقل می، سینهآوردمی را فرو

 .(31« )بخشدآرامش می

 دستیابی به حس عزتب( 
های مؤلفه از نفس عزت که است داده نشان معاصر تحقیقات

اخیر  دهه چند در ( و32) شودمی تلقی روان سلامت مهم و اصلی

قرار گرفته است. یکی دیگر  اندیشمندان و پژوهشگران مورد توجه
که به فقر ذاتی خویش در برابر از دستاوردهایی که برای فردی 

گردد، دستیابی به کیمیای عزت خداوند واقف گشته است حاصل می
شود از است. عزت در لغت به حالتی در انسان گویند که مانع می

این حالت روانی باعث توانمندی و  .(15اینکه مغلوب شود )
عبارتی سلامت روانی در مواجهه با مشکلات قدرتمندی انسان و به

 چنین گفته شده عزتهم گردد.رو در زندگی دنیا میو مصائب پیش

 زبان به و دارد خودش هایویژگی از فرد ارزیابی به نفس اشاره

 ظرفیتی و هستند قائل خویشتن برای افراد که است ساده احترامی

 .(32دارد ) احترام و عشق دریافت برای فرد است که
 در مهمی عامل نفس عزت گفت توانتعریف، می این با

 لامتس از یجزی و شودمی تلقی افراد و عاطفی اجتماعی سازگاری

 حس داشتن و خویشتن پذیرش و تأیید که است؛ زیرا شخص روانی

 هایمشخصه از کندمی احساس خود به نسبت که فرد ارزشمندی

حالت  طبق روایات این .(32) شودمی تلقی بهنجار سالم و شخصیت
ود. شدر معنای اصیل خود فقط با خدامحوری در زندگی حاصل می

هر عزیزی »فرمایند: در این باره می )ع(عنوان مثال امام صادق به
ا در او انسانی که احساس نیاز به خد .(33« )بدون خدا ذلیل است

گردد و بدین سبب زمینه اعطای باشد مطیع دستورات الهی می
کند. در روایتی از پیامبر اکرم از سوی خدا را در خود مهیا میعزت 
کند عزیز روز اعلام می پروردگار شما هر» آمده است که: )ص(

ت آورد دسهفقط منم؛ لذا اگر کسی بخواهد عزت دنیا و آخرت را ب
 .(34« )بایستی از من اطاعت کند

 پیامدهای کنُشی )عملی(

 یامدهاییپدیگر باور به فقر ذاتی از جمله نتایج و دست آوردهای 
ادامه  زند که دراست که در حیطه رفتار و عمل فرد از او سر می

 گردد. می اشاره

 دستیابی به مقام دوری از گناه الف(
ند که  زهمان گونه که اشاره شد گناه هنگامی از انسان سر می

استا همین ر از نیاز و احتیاج مداوم خویش به خداوند غافل باشد. در
 هنگامى» :گونه آمده استسوره عنکبوت این 65لذا در قرآن در آیه 

 او غیر و) خوانندمى اخلاص با را خدا شوند، کشتى بر سوار بر که
 و ساندر خشکى به را آنان خدا که هنگامى اام( کنندمى فراموش را

ای که از این آیه و آیات نکته«. شوندمى مشرک باز داد، نجات
آید این است که انسان هنگامی که فقر و دست میمشابه به

ه دانستن نیازمندی خود به خدا و مبدأ هستی را حس کند و از مرحل
یه که کشتی آاین نیاز، فراتر رود و در مواقعی از زندگی نظیر همین 

ردد و با در دریای خروشان قرار گیرد انسان به حقیقت خویش باز گ
جوید. ناگفته پیداست ه از او مدد تمام وجود خدای خویش را صدا زد

داوند در آن لحظات انسان به دنبال معصیت و سرکشی در مقابل خ
 .(35،36گردد )نیست و کاملاً به فطرت خداجوی خویش باز می

 دستیابی به مقام شکر ب(
شناسی یکی از پیامدهای باور به فقر حس شکرگزاری و نعمت

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.1

.1
.2

1 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

pi
ri

tu
al

-h
ea

lth
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

20
 ]

 

                               6 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.1.1.21
http://spiritual-health.ir/article-1-38-fa.html


 27/  تیمعنو ارِیع شیانسان در افزا یفقر ذات

 

وی خداوند را در خود ذاتی است. انسانی که احساس نیاز به س
پرورانده و از مرحله دانستن، به مرحله احساس رسانده،  اولاً هرچه 

های درونی و بیرونی داراست را ملک خداوند و از آنِ او از نعمت
داند و ثانیاً در پی آن حس شکرگذاری از صاحب نعمت در او می

رسد، آید. وقتی حس شکرگزاری در انسان به اوج خود میپدید می
نه تنها در نعمات ظاهری بلکه در ابتلائات نیز زبانی شکور خواهد 

بیند و یکی از بهترین داشت و بلکه آن ابتلائات را نعمت می
نمودهای مقام شکر و آرامش روانی ناشی از آن را در هنگام ابتلای 
انسان شکور به بیماری های جسمی و روانی مشاهده خواهیم کرد 

یه بخصوص در فرآیند درمان فردِ بیمار اهمیت که داشتنِ این روح
دارد؛ همانگونه که این حالت با بهترین عبارات و الفاظ ممکن در 

( نقل شده عصحیفه سجادیه از لسان مبارکِ امام سجاد ) 15دعای 
 .(22است )

 
 گیرینتیجه

قا یابد، با عنایت به اینکه هر چه کیفیت معنویت در انسان ارت
جسمی  سلامت معنوی و به تبع سلامت روانی و اثرات مثبت آن در

ر آن کاسته او مشهودتر خواهد بود و هر چه از کیفیتِ معنویت و عیا
که شود بلشود، نه تنها از اثرات سلامت افزای آن کاسته می
هد داشت پیامدهای منفی متعددی نیز در حوزه سلامت او در پی خوا

ر افراد فیت معنویت دباید گفت یکی از مهمترین عوامل کاهنده کی
در بین  و اجتماع و به تبع کاستن از ضریب سلامت روانی و معنوی

 آحاد مردم و نیز بدنه اجتماع ارتکاب گناه است.
عنوان یک گناه کردن ضمن اینکه یک علت است خود نیز به

گردد. یکی از مهمترین علل آلایش رفتار، معلول محسوب می
اور و احساس او دارد و آن احساس انسان به گناه، ریشه در نوع ب

غنا و بی نیازی او نسبت به خداوند غنی و متعال است. لذا برای 
تامین سلامت روانی و جسمی در پرتو آثار معنویت )یا همان 

ها و سلامت معنوی در یکی از معانی آن(، انسان باید نوع نگرش
با  احساسات خویش در قبال خداوند و نیز نوع رابطه و نسبتی که

ای که در آیات و روایات کند را به گونهآن وجود متعال برقرار می
تبیین گشته، کنترل و اصلاح کند که از آن تحت عنوان باور به فقر 

ذاتی نسبت به خداوند متعال یاد شده است. این باور باید در ساحت 
وجودی انسان شکل بگیرد تا محصول آن در رفتار او به صورت 

گر شود و بدین وسیله اولًا معنویت او در عافیت و ترک گناه جلوه
سلامت قرار گرفته و در ادامه تبعات و اثرات سلامت افزای آن در 
روح و جسم او پدیدار و بدن وسیله ابعاد سلامت معنوی در او تقویت 

 شود. 
ان در توصیف هویتی انس« فقر ذاتی انسان»توجه به مؤلفه 

 هایآموزه مبانیِ نگرشی و بینشی درترین یکی از مهمترین و بنیادی
رآنی قشناسی اسلامی است که مستندات اسلامی، مبتنی بر انسان
ه فقر ذاتی کند. انسان در صورتی که علم بو روایی بر آن دلالت می

لبی قخویش را در تمامی لحظات زندگی به مرحله احساس و باور 
نا حفظ ض و غبرساند، مدام اتصال خویش را با آن منبع لایزال فی

حاکم  کند و از این طریق ضمن عدم آلایش به معاصی، معنویتمی
به فقر  بر فضای زندگی را حفظ و بلکه ارتقا خواهد بخشید. باور

عم از تأمین ذاتی پیامدهای مثبتی را نیز در ارتقای سلامت معنوی )ا
خواهد  ها و حفظ بقا و سلامت انسان( در پیسلامت، دفع بیماری

نشی پیامدهای مذکور در سه ساحت بینشی، گرایشی و کُ داشت که
طلق قابل دسته بندی هستند. در بعد بینشی باور به مالکیت م

رایشی ایجاد خداوند و باور به امانت بودن داده های الهی، در بعد گ
 حس آرامش و ایجاد حس عزت و در بعد کنشی و رفتاری، دست

تی و ن در هنگامه سخیابی به مقام ترک گناه و مقام شاکر بود
ر یک هآسایش، سلامتی و بیماری به عنوان پیامدهایی هستند که 

ن حوزه، اثر به نوبه خود و به استناد پیشینه ی پژوهشی متعدد در ای
 .مستقیمی در ارتقای سلامت معنوی دارند

 
وهش پژ نیاز افراد مؤثر در ا لهیوس نیبد تشکر و قدردانی:

 دگانسنینو شیکه با نکات سازنده خو یالخصوص داوران گرامیعل
 یرایپژوهش  نیا ییمحتوا یو ارتقا یشکل راداتیرا در رفع ا

 .گرددیم یاند تشکر و قدرداننموده
 

تضاد  گونههیچکه  کنندمینویسندگان تصریح  تضاد منافع:

.منافعی در مطالعه حاضر وجود ندارد
  

منابع
1. Azizi F. Editor, Spiritual health; What, why and 

how, Tehran: Legal Publications, 2014. [in Persian] 

2. Spiritual health is important, say our readers. 

WHO Chron. 1979;33(1):29-30. 

3. World Health Organization. The Bangkok Charter 
for Health Promotion in a globalised world. editorial. 

Health promotion journal of Australia: official 

journal of Australian Association of Health 

Promotion Professionals. 2005;16(3):168-71. 

4. Rashad AA, Abbaszadeh M, Rashad MH.Religion 

and Spiritual Health: Definition, Background, 

Necessity and Foundations. Iranian Journal of 

Culture and Health Promotion. 2021;5(3):383-90. 

[In Persian]  

5. Singh BM. Spirituality and Mental Health; an 

Unbreakable Interface. Journal of Research in 

Religion and Health. 2020;5(4):1-6. 
6. Nouri HMT. Mustadrak al-Wasa'il wa Mustanbat 

al-Masa'il. Al-Bayt Institute, Qom, 1988. [In Persian] 

7. Mirhosseini S, Nouhi S, Janbozorgi M, Mohajer 

H, Naseryfadafan M. The role of spiritual health and 

religious coping in predicting death anxiety among 

patients with coronavirus. Studies in Islam and 

Psychology. 2020;14(26):29-42. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.1

.1
.2

1 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

pi
ri

tu
al

-h
ea

lth
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

20
 ]

 

                               7 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.1.1.21
http://spiritual-health.ir/article-1-38-fa.html


 و همکاران مجازاربابی / 28

 

8. Koenig HG. Religion, spirituality, and health: The 

research and clinical implications. International 

Scholarly Research Notices. 2012;2012:278730. 

9. Meshki M. Anthropological Basis of Spiritual 

Health from the View of Islamic Philosophy and 

Theosophy Concordant with Quran Verses. Iranian 

Journal of Culture and Health Promotion. 2019;3 
(2):179-85. [In Persian] 

10. Damari B. Spiritual Health. Medicine and 

Society Publications, Tehran, First Edition, 2009. [In 

Persian] 
11. Abbasi M, Shamsi Kushki E, Abolghasemi MJ, 

NaseriRad M, Ebrahimi M, Akbari L. Investigating 

the concept and theoretical foundations of spiritual 

health and its place in designing the Iranian-Islamic 

model of progress in the field of health. Final report 

of the research project, Academy of Medical 

Sciences of the Islamic Republic of Iran, 2013. [In 

Persian] 

12. Marzband R, Zakavi A. Indicators of spiritual 

health from the perspective of revelatory teachings. 

Quarterly Journal of Medical Ethics. 2012;20:99-70. 
13. Ibn Arabi, Mohi al-Din. Al-Futuhaat Al-

Makkiya. Bita, vol. 1, Dar Sadr, Beirut, Lebanon. [In 

Persian] 

14. Firoozabadi M. Al-Qamoos Al-Mohit, Beirut: Dar 
Al-Ahya Al-Taras Al-Arabi. Jalal al-din Abdorrahman, 

Second Edition, 2000. [In Persian] 

15. Ragheb Isfahani H. Mufradat Fi Gharib Al-

Quran, Beirut, Dar Al-Alam Dar Al-Shamiya, 1992. 

[In Persian] 

16. Tabatabai MH. Al-Mizan in the Interpretation of 

the Qur'an, Qom. Publications of the Society of 

Teachers of the Seminary of Qom, 1996. [In Persian] 
17. Zamukhshari M. Al-Kashaf on the facts of the 

mysteries of the revelation. Third edition, Beirut, 

Dar al-Kitab al-Arabi, 1987. [In Persian] 

18. Faizi Abu al-Fadl. Sawat al-Ilham in the 

interpretation of the Qur'an. Research: Ayatollahzadeh 

Shirazi, Qom, Dar al-Manar, 1996. [In Persian] 

19. Baghdadi A. Labab al-Tawwil fi Ma'ani al-Tanzil. 

First edition, correction: Muhammad Ali Shahin, 

Beirut, Dar al-Kitab al-Alamiya, 1994. [In Persian] 

20. Khomeini SR. Forty hadiths. Eleventh edition, 

Tehran, Imam Khomeini Publishing House,1997. [In 

Persian] 

21. Ibn Mashhadi M. Al-Mazar Al-Kabir. Research: 

Isfahani, Teachers Association Publications, Qom 

1998. [In Persian]. 

22. Imam Sajjad (AS). Sahifa Sajjadieh, translated 

by Hossein Ansarian. 21st edition, Payam-e-Haq 

Publications, Tehran, 1995. [In Persian] 

23. Laithi Al-Wasati A. Eyes of Judgment and 

Preaching. Research: Sheikh Hussein Al-Husseini 

Al-Birjandi, Qom, Dar Al-Hadith, 1997. [In Persian] 

24. Riyashahri M. Science and Wisdom in Books 
and Sunnah. Research: Dar Al-Hadith Cultural 

Foundation, Qom. [In Persian] 

25. Alusi SM. Ruh al-Ma'ani. Research: Ali Abdul 

Bari Atiyah, Beirut, Dar al-Kitab al-Alamiya, 1994. 

[In Persian] 

26. Faizakashani MM. Al-Safi. Research: Hussein 

Aalami, second edition, Tehran, Al-Sadr, 1994. [In 

Persian] 

27. Tusi M. Al-Tibyan in the Interpretation of the 

Qur'an. Beirut, Revival of Arab Heritage. [In Persian] 

28. Majlisi MB. Bihar Al-Anwar. Dar Al-Ahya Al-
Tarath Al-Arabi, vol. 70, Beirut, 1983. [In Persian] 

29. Ahmadi Mianji A. Letters of the Imams (peace be 

upon them). Qom, Dar al-Hadith, 1426 AH. [In Persian] 

30. Majlisi MB. Bihar Al-Anwar. Dar Al-Ahya Al-

Tarath Al-Arabi, vol. 72, Beirut, 1983. [In Persian] 

31. Tamimi Amadi A. Gharr al-Hakam wa Darr al-

Kalam. Second edition, Dar al-Kitab al-Islam, Qom, 

1990. [In Persian] 

32. Rezaei T, Bayani AA, Shariatnia K. The prediction 

of mental health based on variables of Self-esteem, 

life satisfaction and hope among College students. 

Iranian Journal of Health Education and Health 
Promotion. 2015;3(3):242-52. 

33. Majlisi MB. Bihar Al-Anwar. Dar Al-Ahya Al-

Tarath Al-Arabi, vol. 75, Beirut, 1983. [In Persian] 

34. Majlisi MB. Bihar Al-Anwar. Dar Al-Ahya Al-

Tarath Al-Arabi, vol. 68, Beirut, 1983. [In Persian] 

35. Fakhr Razi M. Mafatih al-Ghayb. Third edition, 

Dar Al-Ahya Al-Tarath Al-Arabi, Beirut, 1999. [In 

Persian] 

36. Ibrahim Shazli S. In the shadow of the Qur'an. 

Seventeenth edition, Dar al-Shorouq, Beirut, 1990. 

[In Persian]
 

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.1

.1
.2

1 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 s

pi
ri

tu
al

-h
ea

lth
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

20
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               8 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.1.1.21
http://spiritual-health.ir/article-1-38-fa.html
http://www.tcpdf.org

