
D

S

A

D

D

A

S

D 

Journal of Spiritual Health 
 

2025, Volume 4, Issue 1 

Pages: 610-617 

doi   10.30491/JSH.4.1.610 

*Corresponding author: Asadollah Asadi Germaroudi, Email: a.a.Garmaroudi@cfu.ac.ir   

Received: 23 December 2024      Accepted: 29 April 2025 

 
 

 
Spiritual Health in the Light of Religious Spirituality and Ways to Achieve 

It Based on Islamic Teachings and Resources 

 
Asadollah Asadi Germaroudi 1* 

 
1 Department of Islamic Studies, Shahid Chamran Campus, Farhangian University, Tehran, Iran 

 
Abstract 

 

Spiritual health is the outcome of both external formal search and inner contemplation, with a history as ancient 

as human existence itself. It has always been a focus of interest for religious leaders and scholars concerned with 

spirituality. The purpose of this study is to examine spiritual health within the framework of the Islamic "Hayat-

e-Tayyiba" (pure life) and explore ways to achieve it through authentic Islamic sources, including the Quran, 

Hadith, and reasoning. This research employs a descriptive-analytical method, utilizing library-based information 

collection to study spiritual health and the paths to achieving it in light of the aforementioned sources. Spiritual 

health is rooted in the indivisibility of inner qualities of goodness and virtuous actions, centered on the essence of 

closeness to God (Qurb Ilallah). It encompasses the behaviors and conduct of individuals in their personal and 

social lives, grounded in the connection between intention and action. Furthermore, adherence to principles such 

as Imamate and Wilayat, as well as various influencing factors like time, place, religious obligations, and divine 

commands and prohibitions, are emphasized as essential elements for achieving spiritual health and attaining the 

Islamic pure life. Spiritual health is the result of worshipful and pious preoccupations that encompass all 

dimensions of an individual’s worldly and eternal life. Reflecting upon various epistemological approaches—

mystical, theological, philosophical, and jurisprudential—a believer aligned with Sharia and divine decrees, 

striving to align their thoughts, speech, and actions in both personal and social realms with temporal and spatial 

requirements, is truly within the domain of spiritual health. 

 

Keywords: Spirituality, Religion, Spiritual Health, Islamic Teachings. 

 
 

  
  

 

  

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.4

.1
.6

10
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
08

 ]
 

                               1 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.4.1.610
mailto:a.a.Garmaroudi@cfu.ac.ir
http://dx.doi.org/10.30491/JSH.4.1.610
http://spiritual-health.ir/article-1-238-fa.html


D

S

A

D

D

A

S

D 

 سلامت معنوی  مجله
 

 1404 بهار ،1 شماره ،4 هدور

 610-617: صفحات
 10.30491/JSH.4.1.610  doi  

      a.a.Garmaroudi@cfu.ac.ir پست الکترونیک: . ی گرمارود یاسدالله اسد :نویسنده مسئول* 

 09/03/1404پذیرش مقاله:      1403/ 10/ 03 دریافت مقاله:

 

 

 

 ی اسلام ها و منابع  به آن بر اساس آموزه   ی اب ی دست   ی ها و راه   ی ن ی د   ت ی در پرتو معنو   ی سلامت معنو 

 
 * 1یگرمارود یاسدالله اسد    

 
 ران ی تهران، ا ان،یچمران، دانشگاه فرهنگ دیشه  سیپرد ، یمعارف اسلام گروه  1

 

 ده کیچ
 

و   نید  انیشوایپ  یکه همواره از سو  یبشر  اتیح  یبه درازا  یاخچه یاست با تار  یو درون آدم  یرون یب  یجستجو  ندیبرآ  یسلامت معنو
 یهاو راه  یاسلام  بهیط  اتیدر ح  یسلامت معنو  یپژوهش بررس  نیمورد التفات پژوهش واقع شده است. هدف ا  تیمندان حوزه معنودغدغه

جویی  های دستیابی به آن با بهرهدر این پژوهش، سلامت معنوی و راه  .: کتاب، سنت و عقل استیبه منابع معتبر اسلام  جهبدان با تو  یابیدست
توصیفی روش  با  مذکور  منابع  کتابخانه  -از  اطلاعات  گردآوری  طریق  از  استتحلیلی  گرفته  قرار  بررسی  مورد  بر   . ای  معنوی  سلامت 

ناپذیری حسن فاعلی و حسن فعلی با تکیه بر جوهره قرب الی الله تمرکز داشته و رفتارها و سلوک فرد را با نظر به پیوند نیت و تفکیک
گیرد. همچنین تمسک به امامت و ولایت و عوامل تأثیرگذار متعددی نظیر های زندگی فردی و اجتماعی در برمیعمل آدمی در عرصه

الهی در دستیابی به سلامت معنوی و نیل به حیات طیبه اسلامی مورد تأکید است  نواهی    . زمان و مکان و رعایت شرعیات و اوامر و 
ا التفات به هر یک  بحال  اوست.    و اخروی  زندگی دنیویانسان در تمام ابعاد    های عبادی و پرهیزگارانه مشغولیحصول دلم  سلامت معنوی

و گفتار و کردار خویش را   بخواهد پندار  فقهی چنانچه فرد مومن با شریعت و احکام الهیو  فلسفی    ،کلامی  ،فانیعر  :های معرفتیاز مشرب
 .گیردقرار میمدار سلامت معنوی بر در حقیقت   ،انتظام بخشد  بر مبنای مقتضیات زمانی و مکانی در زندگی فردی و اجتماعی

 

 .یاسلام یهاآموزه ،یسلامت معنو  ن،ید ت،یمعنو :هاکلیدواژه
 

  

 

 
 

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.4

.1
.6

10
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
08

 ]
 

                               2 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.4.1.610
mailto:a.a.Garmaroudi@cfu.ac.ir
http://dx.doi.org/10.30491/JSH.4.1.610
http://spiritual-health.ir/article-1-238-fa.html


 یگرمارود یاسد / 612

 

 مقدمه
مخاطب   انتخاب  و  ارزیابی  اهمیت  شدن،  جهانی  عصر  در 

 نسان امروزی در زندگی این جهانی با همه (. ا1افزایش یافته است )
بیند فریبندگی، گستردگی، زیبایی و دلربایی خود را گرفتار و اسیر می

  بوده و و حیات خویش   هستی  وجوی معنا و هدفی برای و در جست 
این آورده  ،رواز  روی  معنویت  قالب   به  در  را  آن  و  و  متنوع  های 

بُعد معنویت و معناگرایی در  کند. در حقیقت،  وجو میمتعددی جست
  ؛ کندابعاد دیگر انسان را هدایت   همه  این قابلیت را دارد که  انسان
تقویت  لکن   و  بماند  باقی  ما  در  )اگر  معنویت (.  2شود  واقع،   در 
  )ره( بخشد. امام خمینی معنا میزندگی  به  و    کردهتضمین    راها  ارزش

معنویات قبول دارد، مادیات    اسلام مادیات را به تبع":  می فرماید

افرادی که از نظر (.  3)  "مستقلا قبول ندارد، اساس معنویات است
از    و  ای پاسخگو خواهند بودمعنوی در حال رشدند به طور فزاینده 

،  امید  ،شجاعت،  اعتمادبا    داشته وهای زندگی آگاهی  خود و چالش
خویش  پذیری و سخاوتمندی معنوی  مسئولیت  ،مشارکت  محبت،

 (.3دارند )ها در برابر سختی ی بازخورد مناسب
فارغ از معانی لغوی معنویت نظیر حقیقی، راست، اصلی، ذاتی،  

( ظاهری  و  صوری  مادی  مقابل  روحانی  و  باطنی  در  9مطلق،   ،)
(. با  4اصطلاح بیش از هفتاد تعریف برای آن برشمرده شده است )

این حال، عمده متفکران غربی معنویت را تجربه و تلاش معنوی 
(. از سوی دیگر، متفکران  5-7دانند )انسان در جهت امر متعالی می

را   معنویت  و  نپنداشته  جدایی  معنویت  و  دینداری  میان  اسلامی 
(. به بیانی دیگر،  8،9اند )ساحت مشترک و لبّ و گوهر ادیان دانسته

متعدد و متنوع دینی و   موضوع معنویت با مفاهیم  در نگاه آغازین
معنای توان  فهم این مطلب که نمی  دنیوی گره خورده است؛ لکن

،  معنویت را مستقل از دین به طور تام و تمام ادراک کردنهفته در  
در حقیقت، از نگاه دین اسلام هر    .تری استنیازمند تأملات عمیق 

شکلی از معنویت مطلوبیت ندارد؛ بلکه معنویتی مطلوب است که  
در چارچوب دین و دینداری تعریف شود؛ زیرا وصول به قرب الهی 
که غایت و غرض اصلی در سلامت معنوی است، در پرتو پیروی 

( بود  خواهد  مقدور  شرعی  دستورات  معنوی  لذا  (.  10از  سلامت 
است ) و درون  بیرونی رسمی  میان جستجوی  با  11پیوندی  ( که 

توان آن را  یابد و لذا می پیشوایان و بزرگان دینی اعتبار می  ولایت
از  این پیوند    اهم نتایجدر منابع معتبر دینی مورد بررسی قرار داد.  

نیل  در  عقل  و  اسلامی: کتاب، سنت  معتبر  منابع  و  اسلام    منظر 

   .خواهد بودآن ای منحصر به فرد هحیات طیبه با ویژگی  به
سلامت معنوی یکی از ابعاد مهم سلامت کلی انسان است که  
در کنار سلامت جسمی، روانی و اجتماعی اهمیت خاصی دارد. این 
مفهوم به توانایی فرد برای یافتن معنا، هدف و ارتباط در زندگی  

به  و  دارد  آرامش  اشاره  و  ارزشمندی  تعلق،  حس  با  مستقیم  طور 
تر، سلامت معنوی به ارتباط انسان  درونی مرتبط است. به بیان ساده 

  با خود، دیگران، طبیعت و مفهوم خداوند یا نیروی برتر اشاره دارد
تواند تأثیرات  اند که سلامت معنوی می تحقیقات نشان داده  (.12)

مثبت قابل توجهی بر زندگی فردی و اجتماعی داشته باشد. برای  
 سطح استرس  مثال، افرادی که ارتباط معنوی قوی دارند، معمولاً

 تر، رضایت بیشتری از زندگی، و بهبود در کیفیت روابط اجتماعیپایین 
می  تجربه  می (.  45) کنندخود  معنوی  به  همچنین، سلامت  تواند 

های زندگی مانند  ها و بحران عنوان یک مکانیسم مقابله با چالش 
کندبیماری عمل  روانی  و  جسمی  نقش    .های  مذهب  و  فرهنگ 

شکل  در  و  مهمی  باورها  دارند.  افراد  معنوی  سلامت  به  دهی 
توانند به عنوان چارچوبی برای یافتن معنا و  های مذهبی میارزش

د هدف در زندگی عمل کنند و به ارتقای سلامت معنوی کمک کنن
در ایران، که فرهنگ و مذهب اسلامی تأثیر عمیقی بر زندگی   (.13)

دی در بهبود  مردم دارد، سلامت معنوی به عنوان یک عامل کلی
 . شودکیفیت زندگی شناخته می

هایی انجام شده که از آن جمله در ارتباط با این مسئله، پژوهش
  معنویت نقش  تحت عنوان »  و همکاران   توان به پژوهش جعفریمی

انسان  دینی زندگی  معنابخشی  در  مدرن  معنویت  نمودو  اشاره   »  
نموده 14) ارایه  را  نتیجه  این  مذکور  پژوهش  در  ایشان  که  (.  اند 

های مختلف علوم انسانی مسئله معنای زندگی و معنویت در رشته
مورد بررسی قرار گرفته است؛ زیرا که معنای زندگی و معنویت از  

ترین مسائل زندگی بشر بوده و امروزه به صورت جدی مورد  مهم
توجه اندیشمندان قرار گرفته است. سلامت معنوی و مدرن هر کدام 

ن معنا  های خاص خود، به زندگی انسابا دارا بودن مبانی و ویژگی 
فنائی  دهند.می و  »  سهرابی  پژوهش  دینیمعنویدر  معنای   ت  و 

معنای زندگی  اول آنکه    « معتقدند:زندگی: نگاهی به چالش پوچی
را باید از جنس »روایت زندگی« بدانیم، و چنین رویکردی به معنای  
 زندگی با رویکردهای صرفاً استدلالی به معنای زندگی تفاوت دارد

های مختلف بر اساس عقلانیت  . دوم اینکه داوری میان روایت(15)
امکان  عملی  عقلانیت  و  است.نظری  سلامت    پذیر  اینکه  سوم 

تواند روایت ما  معنوی با افزودن عناصری به نظام باورهای ما می
 . سعیدی از زندگی را معنادار سازد و ما را از چالش پوچی رها کند

این نتیجه   در پژوهش دیگری با عنوان »سلوک معنوی در قرآن«
که  است  نموده  ارایه  و    را  کدگذاری  روش  و  قرآن  تمام  مرور  با 

آن  نظم آیات  مفهومیِ  کمیدردهی  نزدیکیابیم  محتوای ه  ترین 
قرآنی به این خصوصیت، تقرب جستن و تلاش برای نزدیک شدن  

است زندگی  در  پایدار  نسبتاً  رفتاری  عنوان  به  خداوند    .(16)  به 
های خاص است. بنابراین معنویت قرآنی در واقع، سلوکی با ویژگی 

شناختیِ این سلوک امید داشتن به خدا و آخرت، و مقصد  مبنای روان
آن، خدایی با جمیع صفاتی است که هر کدام به نحوی مشوق این 

هویت  ابراهیم و یاوری در مقاله »همچنین، حاجیسلوک هستند.  
معنویت دینی   «مهدوی  -های شیعیاز منظر آموزه   ت دینیمعنوی

 - که بر پایه رابطه قلبی  داندمیبرآیند و حاصل شکلی از زیستن    را
شکل    )ع(بیتو اهل )ص(  به پیامبرایمانی با خدا و پیوند حبی نسبت  

و    و  گرفته وحیانی  تعالیم  پایه  بر  را  معنوی  فرد  زندگی  و  اعمال 
بخشد و هویت تبلور می  (عج) عصرتلاش برای برپایی حکومت ولی 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.4

.1
.6

10
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
08

 ]
 

                               3 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.4.1.610
http://spiritual-health.ir/article-1-238-fa.html


 613/  ین ید تیدر پرتو معنو یسلامت معنو

 

  - های شیعیپایه محکمات عقلی و نقلی از منظر آموزه  را بر  معنویت
 شناختی شناختی، انسان شناختی، هستی مهدوی در چهار بخش معرفت 

به این نتایج رسیده است  شناختی مورد بررسی قرار داده وو وظیفه 
قائل به عقلانیت، وحیانیت، وجود خدا، عصمت و علم    معنویت دینی

پیامبر و  معصوم)ص(  فرابشری  امام  امام  )ع(و  به  اقتدا  ضرورت   ،
امام    )ع(معصوم و  روح  اصالت  و  وجود  انحرافات،  از  دوری  برای 
به عنوان واسطه فیض و ولی نعم است و سلامت معنوی    )ع(معصوم
 )ع( معصوم  گرا، قائل به پذیرش ولایت گرا و اعتدال گرا، شریعت آخرت 

  )ع( به عنوان شرط قبولی اعمال و بالاخره ضرورت احیای امر معصوم 
 . (17) ترین وظیفه منتظران حقیقی استبه عنوان اصلی 

موثرترین رویکردها عمدتاً به طور کلی با نظر به این اصل که   
متمرکز و نه ارایه داده و اطلاعات  سازی سنتی  های بهینهبر روش 

های مذکور از منظری به مقوله اند، هرچند هر یک از پژوهشبوده
یک چیستی و ماهیت سلامت اند، لکن هیچسلامت معنوی پرداخته

های دستیابی بدان را از منظر منابع  معنوی و نیز از سوی دیگر، راه 
معتبر اسلامی: کتاب، سنت و عقل به شکلی که در این پژوهش  

رو، هدف پژوهش حاضر آن اند. از این مد نظر است، بررسی نکرده
تحلیلی و گردآوری اطلاعات با   -است تا با روش تحقیق توصیفی

از منابع کتابخانه  بررسی سلامت معنواستفاده  به  های ی و راه ای 
دستیابی بدان با توجه به منابع معتبر اسلامی بپردازد. بر این اساس،  

سلامت معنوی  .  1های ذیل است:  به دنبال پاسخگویی به پرسش 
در پرتو معنویت دینی با نظر به منابع معتبر اسلامی به چه معنی  

 های دستیابی بدان با نظر به منابع مذکور کدامند؟. راه 2و  است؟
 

 یبا نظر به منابع معتبر اسلام  یسلامت معنو
دو   از  هر یک  باید  ابتدا  معنوی  پیرامون سلامت  بحث  برای 
واژگان دین و معنویت جداگانه تعریف شوند؛ تا مراد از ترکیب این  

گردد.  مشخص  هیچ  دو  تعریف  در  مذکور  هرچند  واژگان  از  یک 
توان به کلیاتی از معانی لغوی و  وحدت نظری وجود ندارد، لکن می 

تعاریف مصطلح و رایج پیرامون آن اشاره کرد. در اینکه برای واژه  
بر  عقیده  توان تعریف جامع و مانعی ارایه نمود، برخی را  دین آیا می

است و   که  آن  نیست  ممکن  دین  از  مانع  و  جامع  تعریف  ارائه 
یعنی  شباهت قبیل شباهت خانوادگی،  از  را  با یکدیگر  ادیان  های 

(. 18)  اندشباهتی که میان اعضای یک خانواده وجود دارد، دانسته
واژه   کلمهمعادل  انگلیسی  زبان  در  درباره   religion  دین  است. 

را   این کلمه دو دیدگاه وجود دارد: برخی معنای آن  معنای لغوی 
اند و به اعتقاد برخی دیگر معنای ه، عنایت و مواظبت دانستهتوج

در زبان عربی برای دین (.  19)  آن ربط دادن و به هم پیوستن است 
ها عبارت است از:  ترین آنکاربردهای مختلفی بیان شده که مهم

طاعت و انقیاد، جزاء و حساب و رسم و عادت. راغب در »المفردات«  
استعیر للشریعةمی الجزاء، و  (.  20« )گوید: »الدِّینُ یقال للطاعة و 

اب اللغویه« می همچنین  الفروق  »معجم  در  گوید: وهلال عسگری 
»أصل الدین، الطاعه و دان الناس مالکهم أی أطاعوهم و یجوز أن 

العاده ثم قیل لطاعه دین لأنها توطن النفس علیها«   یکون اصله 
نای طاعت است اما  وی معتقد است با اینکه اصل دین به مع(. 21)

توان ریشه آن را عادت و سیره نیز دانست زیرا وقتی انسان دینی  می
کند تا  دهد و نفسش را آماده میگزیند خودش را عادت میرا بر می

  د.بدان عمل کن

لیس الدین إلا سنة  فرماید: »علامه طباطبایی با نظر بدان می 
الحیاة و السبیل التی یجب على الإنسان أن یسلکها حتى یسعد فی 

السعادة به   «؛ یعنیحیاته فلا غایة للإنسان یتبعها إلا  دین چیزى 
غیر از طریقه زندگی، و راه و روشى که بر انسان واجب است آن را  

ای دین را مجموعه  (. عده22)  پیشه کند تا سعادتمند شود نیست
اند که برای اداره  اموری از عقاید، اخلاق و قوانین و مقررات دانسته 

و پرورش فرد و جامعه انسانی از طریق وحی و عقل در اختیار آنان  
  ای(. به اعتقاد دیگری دین امری: »متشکل از مجموعه 23قرار دارد ) 

)ف احساسات  و  اعمال  اعتقادات،  است که حول  از  ردی و جمعی( 
( است«  یافته  سامان  غایی  حقیقت  حقیقت،    (.24مفهوم  دین  در 

  که مجموعه   ؛ بخشی به انسان استمعیار هدایت و معنادهی و هویت 
را    آدمیدستورات آن زندگی دنیوی و اخروی  ها، موازین و  آموزه

می ب  بخشدانتظام  التزام  نو  عقلانی  دان  اغنای  اطمینان    ویازمند 
که    . استقلبی   است  مؤلفه  و  بعد  چندین  دارای  معنوی  سلامت 

توانایی یافتن هدف و   یا  معنای زندگی  :شودشامل موارد زیر می 
حس  یا  اتصال معنوی، (24) معنا در زندگی، حتی در شرایط دشوار

برتر یا خداوند، که می نیروی  با  تواند به صورت عبادت یا ارتباط 
کندتجربه  پیدا  تجلی  معنوی  اخلاقیارزش  (.25)  های    و   های 

این   اساس  بر  زندگی  برای  تلاش  و  اخلاقی  اصول  به  پایبندی 
 (. 26) اصول

تر از تعریف دین اما سخن گفتن از معنویت تا حدودی سخت 
غالباً است. معنویت که از مصدر معنی گرفته شده، در زبان انگلیسی  

به معنی   Spiritus لاتین برگرفته از ریشه  Spiritualityمعادل 
به معنی،  به کار رفته و در لغتروح و جان   نامه دهخدا، منسوب 

، راست، اصلی، ذاتی، مطلق، باطنی و روحانی مقابل مادی  حقیقی
بیان معنای اصطلاحی معنویت  27صوری و ظاهری است ) (. در 

(. با این حال، عمده  28ند )ابیش از هفتاد تعریف برای آن برشمرده
متفکران غربی معنویت را تجربه و تلاش معنوی انسان در جهت 

هینلز معنویت را تلاشی    (.6،29،30)  انددانسته دانند  امر متعالی می
دیگران،   خویش،  به  نسبت  حساسیت  پرورش  جهت  سایر در 

و  و خدا، یا کندوکاوی در جهت آنچه برای انسان شدن    مخلوقات
به بیانی دیگر،   (.31) دانسته است  لازم بوده، به انسانیت کامل  نیل
خلق    ، خدا  ،ت معنویت مربوط به عمل انسان در ارتباط با خودحسا

پرورش خرد و گسترش   ،ای که در این عملبه گونه   ؛و خلقت است
ر معنویت را فعالیتی  فاولِ. روندحیات معنوی پا به پای هم پیش می

گذاری و ارتباط با آن چیزی ارزش  ،شناخت  ،برای ایجاد و یافتن معنا
  کند ریف میتع  یافته،که سرانجام در مقوله سرسپردگی و ایمان معنا  

سرسپردگی    : قدوسیت فقط در یک چیز استد  دوکاسا به گفته(.  32)

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.4

.1
.6

10
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
08

 ]
 

                               4 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.4.1.610
http://spiritual-health.ir/article-1-238-fa.html


 یگرمارود یاسد / 614

 

تواند فعالانه یا  هر کسی می بر این اساس    . کامل به اراده خداوند
قوانین خدا و    و رعایتاطاعت  در قالب  منفعلانه این سرسپردگی را  

)  کلیسا دهد  انجام  الهی  امر  وفادارانه  پذیرش  یا  الله آیت (.  33و 
ایمان به غیب، طهارت باطن انسان در  نیز معنویت را در    ایخامنه

(. همچنین  24داند )میپرتو غیب و تسلیم و عبودیت نسبت به غیب  
امر معنوی دانسته که در قالب یک  شهید   ایمان را یک  مطهری 

بینش، شناخت و گرایش خاص به طور مکرر در تعالیم دینی بدان  
ایمان دینی با دیگر اشکال در واقع، اینکه  (.  34تأکید شده است )

دلیل   این  به  دارد  تفاوت  طواست  ایمان  به  دارای  که  خاص  ر 
ها اعتقاد های ارزش و مظاهر قدرت دینی است که ما به آنکانون
که زندگی خود را  است  موضوعات اصلی دینی    به خاطر  و نیز   داریم

اساس آن سپری می  )بر  به عنوان  ا  این منظراز    (.35کنیم  یمان 
و انسجام بخشیدن به  شکل دادن  و  راهی برای حرکت به درون  

اراده الهی معنا  شودزندگی شناخته می  . این معنویت، زندگی را با 
به انجام اعمالی (. علامه طباطبایی زندگی معنوی را  20)بخشد  می

باشد  مد نظر  مشاهده حق و تقرب به حق    آنکه در    منتسب دانسته
بنابراین، (36) است   گیمککه  همچنان   .  از    معتقد  مفهومی  هر 

  قلیل داده شده استمعنویت که مستقل از دین تصور شود ضعیف و ت 
ایست های عبادی و پرهیزگارانه مشغولیحصول دلممعنویت  ،  (37)

آشکار  که در قلمرو امور عاطفی روانی و عقلانی و قلبی و فطری  
 . شودمی
 

 ی در منابع معتبر اسلام   ی به سلامت معنو   ی اب ی دست   ی ها راه 
گذشت،   آنچه  به  توجه  همهبا  معنوی    و   سلوک  سلامت 

زیرا ارتباط حسن فاعلی و حسن   ؛فرد را شامل خواهد شد  یرفتارها
سلامت  به بیانی دیگر،  .  شودتلقی می   ناپذیرفعلی ارتباطی تفکیک

یابد؛  نمی حقق و یا اعمالی خاص تمعنوی صرفاً و تنها در یک فرد 
  در دایر مدار ولایت و شریعت در   الله وبا تمرکز بر قرب الیبلکه  

زیرا رابطه    ؛شودجامعه محقق می های مختلف  امور و عرصه ع  یجم
خلق و خلقت در کنار خود و خالق در شریعت مورد التفات    هر فرد با

سلامت معنوی با کنار هم قرار دادن    ،در حقیقت .  قرار گرفته است
سنت و عقل پلی ،  کتاب  گیری ازبهرهبا    های وحیانی و انسانینبهج

از یک حیات طیبه   فراهم  را  آخرت    با  دنیای کنونی  درمستحکم 
  ،عرفانی :های معرفتیا التفات به هر یک از مشرببحال  د.سازمی

 فقهی چنانچه فرد مومن با شریعت و احکام الهیو  فلسفی    ،کلامی
و گفتار و کردار خویش را در زندگی فردی و اجتماعی    بخواهد پندار 
 گیردقرار میدر حقیقت در دایرمدار سلامت معنوی    ،انتظام بخشد

زمینه ساز حیات همه رفتارهای مادی و معنوی وی    که به نوبه خود
 .به شمار خواهد آمد  و آخرتدنیا  طیبه در

 کتاب 
دهد که سوره آل عمران این بشارت را می   31خداوند در آیه  

قُلْ إِنْ کُنتمُْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِی یُحبِْبْکمُُ اللَّهُ وَ یَغْفِرْ لَکمُْ ذُنُوبَکمُْ  »
بگو: اگر خدا را دوست دارید،   (؛31« )آل عمران/  وَ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِیمٌ

پس مرا پیروى کنید تا خدا هم شما را دوست بدارد، و گناهانتان را 
به بیانی دیگر، پیروی   . بیامرزد؛ و خدا بسیار آمرزنده و مهربان است

زمینه اسلام)ص(  پیامبر  معنوی از  سلامت  و  الهی  الی  قرب  ساز 
اگر   به    متعددی نظیرهای قرآنی  آموزهاست. در واقع،  تاثیر توجه 

و اعمال صالح مثل   گفتارحسن  و    دعا ، گفتار نیکو مانند  مکان   ،زمان
دلسوزی،   ،خوش خلقی، مهربانی ،تقوا،  انفاق  ،ایثار  ،احسان  ،عدل

الی الله صورت    حتی قصاصو  صداقت  ،  امانتداری به قصد قرب 
خواهند  سلامت معنوی    از جمله عوامل تاثیرگذار در کسبپذیرد،  

لَکمُْ فِی الْقصَِاصِ حَیاَةٌ یَا أُولِی الْألَْبَابِ لَعلََّکمُْ بود. به عنوان نمونه »و َ

زندگانى است باشد    برای شما  و در قصاص  ؛(179  /)بقره « تَتَّقُون
لَنْ  سوره آل عمران می فرماید: »  92. و یا در آیه  که به تقوا گرایید

  بِهِ   اللَّهَ  فَإِنَّ  شَیْءٍ  مِنْ  تُنفِقُوا   مَا   وَ  تُحِبُّونَ  ممَِّا  تُنفِقُوا   تنََالُوا الْبِرَّ حَتَّى
آنچه  از  رسید مگر آنکه  هرگز به نیکى نمى (؛  92علَِیمٌ« )آل عمران/  

دارید در راه خدا انفاق کنید و هر چه انفاق نمایید، خداوند  دوست مى
از سوی دیگر، نواهی و عکس عوامل مذکور نظیر   .بدان آگاه است

تعدی به  زمان و مکان نسنجیده و گفتار و رفتار زشت و ناروا نظیر 
خواری و  اکَل به باطل همانند رشوه   ، اموال عمومی  و عِرض و آبرو  

از    که همگی  فرازی در برابر قانونسرکشی و گردن  و  خواریرانت 
الی الله    ، منهیات قرآنی است نیل به وادی معنویت و قرب  موانع 

 باشد. می

 سنت 
( است  به معنای سیره، شیوه و روش  لغت  در   و  (8سنت در 

اصطلاح به معنای گفتار، کردار و تقریر معصوم )علیهم السلام( در  
( است  شده  تعریف  اسلامی  آیه  (.  39منابع  در  سوره    21چنانکه 

  لمَِنْ  حَسَنَةٌ  أُسْوَةٌ   اللّهِ  رَسُولِ   فِی  لَکمُْ قَدْ کانَ »لاحزاب آمده است: َ 
 یقین  به  (؛21کَثِیراً« )احزاب/    اللّهَ  ذکََرَ  وَ  الآْخِرَ  وَالْیَوْمَ  اللّهَ  یَرْجُوا  کانَ
  براى  بود،   نیکویى  ( سرمشق ص)  خدا  پیامبر  زندگى   در  شما  براى

 یاد   بسیار  را  خدا   و  دارند  بازپسین  روز   و  خدا   رحمت  به  امید  که  هاآن
ای ای را در باور شیعه داشته؛ به گونه . سنت جایگاه ویژهکنندمى

( سنت از کتاب الله  صکه مطابق حدیث متواتر ثقلین پیامبر اسلام)
» جدایی است:  شده  معرفی  أَوَّلُهمَُا  ناپذیر  ثَقلََیْنِ:  فِیکمُْ  تَارکٌِ  وَأَنَا 

فَحَثَّ  .  کِتَابُ اللهِ فِیهِ الْهُدىَ وَالنُّورُ فَخُذُوا بکِِتَابِ اللهِ، وَاستَْمسِْکُوا بِهِ
علََى کِتَابِ اللهِ وَرَغَّبَ فِیهِ، ثمَُّ قاَلَ: وأََهْلُ بَیْتِی أُذکَِّرکُمُُ اللهَ فِی أَهْلِ 

من ؛  بَیْتِی، أُذکَِّرکُمُُ اللهَ فِی أَهْلِ بَیْتِی، أُذَکِّرُکمُُ اللهَ فِی أَهْلِ بَیْتِی«
ها نخستین آن ؛  گذارمر جای میبها از خود ببین شما دو چیز گران 

هدایت و نور است. کتاب خدا را محکم در   آن  در  که کتاب خداست
پس درباره قرآن سفارش بسیار   .دست بگیرید و آن را رها نکنید

  اهل بیت من  سپس گفت: و  . نمود و بدان تشویق و ترغیب فرمود
را به یاد داشته باشید   )سنت(. درباره اهل بیت من همواره خدای 

( اشاره کردند؛  عند و در آن به آل علی))این جمله را سه بار فرمود
خانه« اهل  امام  39)  نه  حضرت  همچنین  العابدین(.  در    (ع )زینُ 

إنَّ أفضَلَ الأعمالِ عندَ اللّهِ ما عمُِلَ بِالسُّنَّةِ وإن  »  :فرمایندروایتی می
، کاری است که طبق سنّت متعال   برترین کارها نزد خداوند «؛قَلَّ

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.4

.1
.6

10
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
08

 ]
 

                               5 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.4.1.610
http://spiritual-health.ir/article-1-238-fa.html


 615/  ین ید تیدر پرتو معنو یسلامت معنو

 

بر    .(40)  ( عمل شود، گر چه اندک باشدصلی الله علیه و آله  )پیامبر
این اساس به عنوان نمونه، اگر در سخن پیامبر رحمت و هدایت و  
»نوم  که  است  آمده  مطلب  این  السلام(  )علیهم  معصومین  ائمه 

(، حتی خواب مومن  41دار عبادت است )الصائم عباده«؛ خواب روزه
  ( ع)زینُ العابدینیابد. هچنانکه حضرت امام  دار جلوه معنوی می روزه

نَظَرُ الَمُْؤْمِنِ فِی  فرمایند: »( میصبه نقل از پیامبر اسلام)  در روایتی
«؛ نگریستن مومن به  وَجْهِ أَخِیهِ الَمُْؤْمِنِ للِْمَودََّةِ وَ الَْمَحَبَّةِ لَهُ عبَِادَةٌ

 (. 42چهره برادر مومنش از روی دوستی و محبت عبادت است )

 عقل
پیرامون   مهمی  روایات  کافی  اصول  جهل  و  عقل  کتاب  در 
جایگاه عقل در کسب معرفت و معنویت و تقرب الی الله آمده است 

ادراک و وادارکننده انسان به    ، قوه تشخیصعقل را به عنوان    که
به    معرفی نموده است.نیکی و صلاح و بازدارنده او از شر و فساد  

دست  ه  در روایت سوم عقل وسیله پرستش خدا و بعنوان نمونه،  
خاصیت  75در حدیث چهارم یا اینکه آوردن بهشت معرفی شده و 

در اولین روایت  (.  40)لشکر عقل توضیح داده شده است    برایو اثر  
چون  »  :( نقل شده استعاز این کتاب از حضرت امام محمدباقر)
پیش    ؛پیش آی  :او گفته  خدا عقل را آفرید از او بازپرسی کرده ب

  عزت و جلالم سوگند مخلوقیه  ب   : فرمود   . بازگشت   ؛ بازگرد   : گفت   . آمد 
کسانی که  ه  را تنها بو  محبوبتر باشد نیافریدم و ت  ه نزدمکه از تو ب

طور کامل دادم. همانا امر و نهی کیفر و پاداشم ه  دوستشان دارم ب
(  ع. در این راستا، روایتی از حضرت امام صادق)(40)  متوجه تو است

توان از  ( نقل شده است که میصمربوط به روزگار پیامبر اسلام)
آن ارزش و جایگاه خردورزی در تقرب الی الله و نیل به سلامت  

ایشان می معنوی حقیقی   نمود.  استنتاج  مِن »  فرمایند:را  قَوما  إنّ 
أصحابِ رسولِ اللّهِ صلی الله علیه و آله لمَّا نَزَلَت : »ومَن یَتَّقِ اللّهَ 
الأبوابَ   أغلَقوا  یَحْتسَِبُ«  لا  حَیْثُ  مِن  ویَرْزُقْهُ  مَخْرجَا  لَهُ  یَجْعَلْ 

لَی العِبادَةِ وقالوا: قد کُفِینا، فبَلَغَ ذلکَ النَّبیَّ صلی الله علیه  وأقبلَوا ع
و آله فأرسَلَ إلَیهمِ فقالَ: ما حَملََکمُ علی ما صَنَعتمُ؟ قالوا: یا رسولَ 
اللّهِ! تُکُفِّلَ لنَا بأرزاقنِا فأقبلَنا علَی العبِادَةِ، فقالَ: إنّهُ مَن فَعَلَ ذلکَ 

وقتی آیه »و هرکه از خدا پروا کند  «؛  لَیکمُ بِالطَّلَبلمَ یُستَجَبْ لَهُ، ع
برد  دهد و از جایی که گمان نمی خداوند برای او راه خروجی قرار می 

درها  )ص(  دهد« نازل شد، عدّه ای از اصحاب رسول خداروزیش می
ما را  (  روزی)را به روی خود بستند و به عبادت پرداختند و گفتند:  

رسید. حضرت در پی  )ص(به گوش پیامبرضمانت کردند. این خبر 
بکنید؟   چنین  که  واداشت  را  شما  چیز  چه  فرمود:  و  فرستاد  آنان 

رو ، از این استعرض کردند: ای رسول خدا! روزی ما تضمین شده  
فرمود: بدانید که هرکس چنین    (ص)ایم. پیامبربه عبادت روی آورده 

در   .(40) دنبال کسب و کار بروید؛ شودکند، دعایش مستجاب نمی 
آگاهی  واقع، و  درک  ارتقاء  مستلزم  معنوی  با  زندگی  مرتبط  های 

برخاسته  شناسیِ  و ارزش   شناسیانسان ،  شناسیهستی   ،خداشناسی
  .کارگیری ابزارهای معرفتی بشر در درک معارف وحیانی است ه از ب 

اینکه به  توجه  با  حوزه آموزهقلمروی    بنابراین  در  چه  دینی   های 

عقلانی    ایجلوهعبادات و احکام    ، اخلاق  اعتقادات و چه در حوزه 
بر  دارد تمرکز  موجه  مدلل،  دینی    و  اعتقادات  تصحیحساختن   و 

نادرست و غیرمنطقی  برداشت  امور در راستای  های  این  مرتبط با 
ل پیرامون زمان و مکان مناسب یا گفتار و  نیل به معنویت نظیر تعق

تواند به اغنای عقلانی و نیز اطمینان قلبی مرتبط  رفتار شایسته می
 .  بدان یاری رساند 

  

 گیرینتیجه
لامت معنوی یکی از ابعاد بنیادین سلامت کلی انسان است  س

که به شدت با هویت انسان و توانایی او برای یافتن معنا و هدف 
و   جامع  چارچوبی  عنوان  به  دین،  است.  خورده  پیوند  زندگی  در 

آموزه از  هدایت  سیستماتیک  برای  روشن  مسیری  موازین،  و  ها 
کند. دین نه تنها  انسان به سوی معنویت و سلامت معنوی ارائه می 

می  را مشخص  اخروی  و  دنیوی  زندگی  و جهت  بلکه  معنا  سازد، 
هویت  برای  تمام ابزاری  در  انسانی  رفتارهای  هدایت  و  بخشی 

فراهم میجنبه زندگی  معنویت های  و  دین  میان  پیوند  این  آورد. 
بیانگر این واقعیت است که هرگونه برداشت یا تعریف مستقل از  

یافته به دور از دین صورت گیرد، ناقص، محدود و تقلیل  معنویت، که
 . خواهد بود

پرتو معنویت دینی  سلامت معنوی پیوند عمیق    در  از طریق 
میان حسن فاعلی )نیت خالص( و حسن فعلی )عمل درست( تعریف  

شود. جوهره اساسی این سلامت در محور قرب الهی قرار دارد  می
های انسان را به سمت رضایت الهی و تمامی رفتارها، افکار و نیت 

بلکه در سطح سوق می  تنها در سطح فردی  نه  این مفهوم  دهد. 
تواند  ای که میکند، به گونه اجتماعی نیز نقش بسیار مهمی ایفا می

پیوند میان انسان و خالق، انسان و دیگران، و انسان با خود را تقویت  
کند. از منظر منابع دینی نظیر کتاب، سنت و عقل، سلامت معنوی 

کند و فرد  پلی استوار میان حیات دنیوی و حیات اخروی ایجاد می 
به سوی یک »حیات طیب ه« یا زندگی پاک و مطلوب هدایت  را 

مشرب  .کندمی چارچوب  عرفان، در  نظیر  مختلف  معرفتی  های 
کلام، فلسفه و فقه، سلامت معنوی ابزاری برای انتظام بخشی به  

می  ارائه  انسان  اجتماعی  و  فردی  مؤمن،  زندگی  فرد  برای  دهد. 
پیروی از شریعت و احکام الهی نه تنها در قالب عبادات، بلکه در 

  هایهای زندگی روزمره از قبیل روابط اجتماعی، مسئولیت تمام جنبه 
شود.  شغلی، و تعاملات انسانی، منجر به تقویت سلامت معنوی می

ای است که تمام رفتارهای مادی و معنوی او را این پیروی به گونه 
های دینی قرار داده و او را در مسیر تعالی روحی و  همسو با ارزش

های قرآنی و دینی تأکید علاوه بر این، آموزه  .کندمعنوی هدایت می
بر اعمال صالح و گفتار نیکو دارند. اعمالی نظیر عدل، احسان، ایثار، 

امانت  تقوا، صداقت،  و خوشانفاق،  عواملی  داری  عنوان  به  خلقی 
شوند. این اعمال کلیدی در دستیابی به سلامت معنوی مطرح می

تعالی می را  انسان  تنها روح  بهبود کیفیت روابط  نه  بلکه  بخشند، 
می تسهیل  نیز  را  فرهنگی  توسعه  و  مقابل، اجتماعی  در  کنند. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.4

.1
.6

10
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
08

 ]
 

                               6 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.4.1.610
http://spiritual-health.ir/article-1-238-fa.html


 یگرمارود یاسد / 616

 

رشوه  دیگران،  حقوق  به  تعدی  نظیر  ناپسند  خواری،  رفتارهای 
خواری و سرکشی در برابر قانون، موانعی جدی در مسیر نیل  رانت 

شوند. این رفتارها به طور مستقیم به سلامت معنوی محسوب می 
های معنوی و اخلاقی پیوند داشته و در نهایت با از بین رفتن ارزش 

 . شوندبه تضعیف جامعه و روابط انسانی منجر می

همچنین به عنوان یک در پرتو معنویت دینی  سلامت معنوی  
کند. های زندگی عمل میچارچوب جامع برای حل مسائل و چالش

ها و  توانند با بحران گیری از اصول سلامت معنوی میافراد با بهره
های جسمی و روانی مقابله کنند و  های زندگی نظیر بیماریسختی 

به کیفیت بهتر زندگی دست یابند. سلامت معنوی، با تقویت ایمان،  
تقویت ارتباط معنوی و ارتقای حس تعلق، منجر به کاهش استرس،  

می انسانی  روابط  بهبود  و  امید  سلامت  . شودافزایش  نهایت،  در 
و   عملی  چارچوبی  بلکه  نیست  انتزاعی  مفهوم  یک  تنها  معنوی 
این   است.  ارزشمند  و  معنادار  زندگی  به  دستیابی  برای  کاربردی 

های دینی، فهوم با ترکیب ابعاد وحیانی و انسانی، و در پرتو آموزهم
مسیری روشن برای دستیابی به حیات طیبه در دنیا و آخرت فراهم  

ناپذیر کند. به این ترتیب، سلامت معنوی نه تنها بخشی جداییمی
از سلامت کلی انسان است، بلکه به عنوان عنصر کلیدی در توازن 

 .شودهای مادی و معنوی زندگی شناخته می و هماهنگی میان جنبه 
 

منافع: تضاد    گونه هیچکه    کندمی تصریح    هنویسند  تضاد 

. منافعی در مطالعه حاضر وجود ندارد
  

منابع 
1. Sheikhalishahi M, Atri E, Radman Kian A, Sabaei 

S. Maintenance Supplier Selection: Evaluating the 

Effect of Maintenance and Sourcing Strategies. 

Advances in Industrial Engineering. 2020;54(3): 

333-54. 

2. Seyyed Ali Khamenei. Statements during a 

meeting with members of Islamic Student 

Associations. 2016. [In Persian]  

3. Alvin Toffler, Heidi Toffler. Towards the New 

Civilization. Translated by Mohammad Reza Jafari. 

Tehran: Simorgh Publications; 1998. [In Persian] 

4. Geigle D. Workplace spirituality empirical 

research: A literature review. Business and 

Management Review. 2012;2(10):14-27.  

5. David Fontana. Psychology of Religion and 

Spirituality. Translated by A. Savaar. Qom: 

Religions Publications; 2006. [In Persian] 

6. Sanasurati B. Spirituality and the 21st Century. 

Cultural Communication Perspectives. 1997. [In 

Persian] 

7. Gibsons P. Spirituality at Work: Definitions, 

Measures and Validity Claims. Biberman and 

Whitty. 2000. 

8. Malekian M. The Tale of Longing. Tehran: 

Contemporary View Publications; 2010. [In Persian] 

9. Dinparast M. Seyyed Hossein Nasr: Devoted to 

Spirituality. Tehran: Kavir Publishing; 2008. [In 

Persian] 

10. Rajabi A. The Role of Sharia in Spiritual Health 

from the Perspective of Mulla Sadra. New Religious 

Thought. 2017. [In Persian] 

11. Nasr SH. In Search of the Sacred: Conversation 

between Ramin Jahanbegloo and Seyyed Hossein 

Nasr. Translated by Seyyed Mostafa Shahraini. 

Tehran: Ney Publishing; 2006. [In Persian] 

12. Puchalski C, Ferrell B, Virani R, Otis-Green S, 

Baird P, Bull J, et al. Improving the quality of 

spiritual care as a dimension of palliative care: the 

report of the Consensus Conference. Journal of 

Palliative Medicine. 2009;12(10):885-904. 

13. Pargament KI. The psychology of religion and 

coping: Theory, research, practice. Guilford press; 

1997. 

14. Jafari SS, Nemati M, Andideh A. The Role of 

Religious Spirituality and Modern Spirituality in 

Giving Meaning to Human Life. A Research 

Quarterly in Islamic Theology (kalam) and 

Religious Studies. 2024;20(76):121-40. [In Persian] 

15. Sohrabifar V, Fanaei A. Religious Spirituality 

and the Meaning of life: the Problem of Absurdity. 

Philosophy of Religious Research. 2022;19:1-22. [In 

Persian] 

16. Saeedi MM. Spiritual Practices in the Quran. 

Quranic Teachings. 2020;17(31):129-51. [In Persian] 

17. Hajiebrahim R, Yavari S. Religious spirituality 

from the viewpoint of Shiite-Mahdaviat teachings. 

Mashreq- e Mouood. 2018:53-86. [In Persian] 

18. Rabani Golpayegani A. An Introduction to 

Theology. Qom: Hajar; 2014. [In Persian] 

19. Hick J. Philosophy of Religion. Translated by 

Behzad Salaki. Tehran: al-Huda Publication; 2011. 

[In Persian] 

20. Ragheb Isfahani H. Al-Mufradat fi Gharib al-

Quran. Beirut: Dar al-Ma'arifa; 2002. [In Arabic] 

21. Abu Hilal Askari. Mu'jam al-Furuq al-

Lughawiyya. Qom: Islamic Publications Office; 

2014. [In Arabic] 

22. Tabatabaei MH. Al-Mizan fi Tafsir al-Quran. 

Qom: Islamic Publications Office; 2014. [In Persian] 

23. Javadi Amoli A. Religious Studies. Qom: Isra 

Publication Center. 2002. [In Persian] 

24. Mousavi SH, Shahrokhi SA, Ghodsifar N. The 

nature and role of spirituality in modern Islamic 

civilization from the point of view of Ayatollah 

Khamenei. Scientific Journal of New Islamic 

Civilization Fundamental Studies. 2023;6(2):315-

39. 

25. De Caussade JP. Abandonment to divine 

providence. Ignatius Press; 2011. 

26. Fetzer Institute, National Institute on Aging 

Working Group. Multidimensional Measurement of 

Religiousness/Spirituality for Use in Health 

Research. Kalamazoo, MI: Fetzer Institute; 1999. 

27. Dehkhoda AA. Dehkhoda Dictionary. Tehran: 

University of Tehran Publications; 1994. [In Persian] 

28. Geigle D. Workplace spirituality empirical 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.4

.1
.6

10
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
08

 ]
 

                               7 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.4.1.610
http://spiritual-health.ir/article-1-238-fa.html


 617/  ین ید تیدر پرتو معنو یسلامت معنو

 

research: A literature review. Business and 

Management Review. 2012;2(10):14-27. 

29. Fontana D. Psychology of Religion and 

Spirituality. Translated by A. Savaar. Qom: Religions 

Publications; 2006. [In Persian] 

30. Gibsons P. Spirituality at Work: Definitions, 

Measures and Validity Claims. Biberman and 

Whitty. 2000. 

31. Hinnells JR. Guide to Living Religions. 

Translated by Abdolrahim Gawahi. Qom: Bustan al-

Kitab; 2008. [In Persian] 

32. Fowler JW, Keen S, Berryman J. Life Maps: 

Conversation on the Journey of Faith. Waco, Texas: 

Word Books; 1978. 

33. De Caussade JP. Abandonment to divine 

providence. Ignatius Press; 2011. 

34. Motahhari M. Majmoe Asar (Collection of 

Works). Qom: Sadra Publications; 2006. [In Persian] 

35.  Fowler JW. Stages of faith: The psychology of 

human development and the quest for meaning. 

Harper & Row; 1981. 

36. Rokhshad MH. In the Presence of Allameh 

Tabatabai. Qom: Nahavandi Publications; 2025. [In 

Persian] 

37. Puchalski C, Ferrell B, Virani R, Otis-Green S, 

Baird P, Bull J, et al. Improving the quality of 

spiritual care as a dimension of palliative care: the 

report of the Consensus Conference. Journal of 

Palliative Medicine. 2009;12(10):885-904. 

38. Qureshi AA. Qamus al-Quran. Tehran: Dar al-

Kutub al-Islamiyya; 1997. [In Persian]  
39. Muslim Nishapouri. Sahih Muslim. Vol. 4. 

Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi; 2006. [In 

Arabic] 

40. Kulayni Razi MB. al-Kafi. Vol. 1. Qom: Dar al-

Hadith; 2008. [In Persian] 

41. Ibn Babawayh al-Qummi M. Man La Yahdhuruhu 

al-Faqih. Vol. 2. Qom: Islamic Publications Office; 

1993. [In Arabic] 

42. Ibn Shu'ba Harrani H. Tuhaf al-Uqul an Aal al-

Rasul (PBUH). Vol. 1. Qom: Islamic Publications 

Office; 1984. [In Persian]

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.4

.1
.6

10
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
08

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               8 / 8

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.4.1.610
http://spiritual-health.ir/article-1-238-fa.html
http://www.tcpdf.org

