
D

S

A

D

D

A

S

D 

Journal of Spiritual Health 
 

2025, Volume 3, Issue 4 

Pages: 539-549 

doi   10.30491/JSH.3.4.539 

*Corresponding author: Ali Fazli, Email: fazliamoli99@yahoo.com   

Received: 23 June 2024      Accepted: 13 March 2025 

 
 

 
Improving and Promoting Mental Health through Spiritual Health 

 
Ali Fazli 1* 

 
1 Department of Mysticism, Research Institute of Wisdom and Religion, Institute of Islamic Culture and Thought, Qom, Iran 

 
Abstract 

 

Background and Aim: How to improve mental health through spiritual health is the focus of this article. 

Firstly, it explains some mental disorders such as mind ruminations, viruses of the mind, mental conflicts, and 

chaotic imaginations. It then discusses the prevention and treatment of these disorders. 

Methods: This research was conducted through a library study, collecting information from psychological, 

religious, and mystical sources, along with experimental analysis and religious and mystical explanations of the 

data.  

Results:  Mind ruminations are prevented by belief in divine wisdom, supplicating prayer, and submission to 

divine will. They are treated using three methods: theological reminder, self-tolerance, and forgiveness of oneself 

and others. Viruses of the mind are prevented by avoiding real and virtual socializing with unintimates and are 

treated through religious and intellectual assessment of false beliefs, humility before divine verses, and 

strengthening of religious beliefs. Mental conflicts are prevented through medicine and education of the soul and 

treated by examining and assessing conflicting desires, then choosing one according to the law of intellectual and 

religious ethics. Disturbed thoughts are prevented and treated through the principle of silence of the heart and 

studying it as sensual silence and remembrance of the heart in a special way.  

Conclusion: Based on the research and explanation, the principles of spiritual health can play a role in 

promoting mental health and can be used to prevent and treat mental illnesses. 

 

Keywords: Spiritual Health, Mental Health, Mind Rumination, Virus of the Mind, Mental Conflict. 

 
 

  
 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.4
.5

39
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             1 / 11

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.4.539
https://spiritual-health.ir/admin_emailer.php?mod=send_form&sid=1&slc_lang=fa&em=fazliamoli99-ATSIGN--YAAHHOO-.com&a_ordnum=197
http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.4.539
http://spiritual-health.ir/article-1-197-fa.html


D

S

A

D

D

A

S

D 

 سلامت معنوی  مجله
 

 1403 زمستان ،4 شماره ،3 هدور

 539-549: صفحات
 10.30491/JSH.3.4.539  doi  

    fazliamoli99@yahoo.com پست الکترونیک: . یفضل یعل :نویسنده مسئول* 

 23/12/1403پذیرش مقاله:      1403/ 04/ 03 دریافت مقاله:

 

 

 

 یسلامت معنو   قیاز طر ی سلامت روان  یهبود و ارتقاب

 
 * 1یفضل یعل

 
 ران یقم، ا ، یاسلام شهی پژوهشگاه فرهنگ و اند ،یپژوه نیگروه عرفان، پژوهشکده حکمت و د  1

 

 ده کیچ
 

با سلامت معنوی پرسش این نوشته است که نخست به چند بیماری ذهنی یعنی    سلامت روانی چگونگی بهبود و ارتقای    زمینه و هدف: 

ها پرداخته ذهنی و خیالات پریشان تمرکز کرده؛ آنگاه به پیشگیری و درمان آن بیماری  یهاهای ذهنی، تعارضنشخوارهای ذهنی، ویروس
 . است

شناسی و دینی و عرفانی همراه با تحلیل تجربی، تبیین ای و گردآوری اطلاعات از منابع روانکتابخانهاین تحقیق به روش    ها:روش

   .شده است  انجامها دینی و عرفانی آن داده

های ذهنی به باور به حکمت الهی و دعای متضرعانه و تسلیم در برابر ارادۀ الهی؛ و برای درمانشان برای پیشگیری نشخوار ها:  یافته 

معاشرت های ذهنی به  ویروس توجه داده است. برای پیشگیری    سه روش تذکر الهیاتی، مدارا با خویش و بخشش خود و دیگران   نیز به
سنجش دینی و عقلی باورهای نادرست، فروتنی در برابر آیات الهی و تقویت عقلی   حقیقی و مجازی با نامحرمان؛ و برای درمانشان به

ها نیز به وارسی نیت دو خواستۀ های ذهنی به طبابت و تربیت نفس و در درمان آن داده است. برای پیشگیری تعارض باورهای دینی توجه  
ای که دور از هوای نفس و بر طبق قانون اخلاق عقلی و دینی است، توجه داده است. برای پیشگیری و متعارض و انتخاب آن خواسته 

 . ای خاص دانسته است های پریشان به اصل سکوت قلبی و راه تحصیل سکوت قلبی را خلوت حسی و ذکر قلبی به شیوه درمان خیال 

آفرین باشد و برای  نقش  سلامت روانیتواند در ارتقای  بر اساس تحقیق و تبیین انجام گرفته، اصول سلامت معنوی می  گیری:نتیجه

 .های ذهنی استفاده گرددپیشگیری و درمان بیماری
 

 . یتعارض ذهن ،یذهن  روسیو ،ینشخوار ذهن ،سلامت روانی   ،یسلامت معنو :هاکلیدواژه
 

  

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.4
.5

39
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             2 / 11

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.4.539
https://spiritual-health.ir/admin_emailer.php?mod=send_form&sid=1&slc_lang=fa&em=fazliamoli99-ATSIGN--YAAHHOO-.com&a_ordnum=197
http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.4.539
http://spiritual-health.ir/article-1-197-fa.html


 541/  یسلامت معنو قیاز طر یسلامت روان یبهبود و ارتقا

 

 مقدمه
پایدار، چه بسیار که ذهن  علی آرامش  نیاز بشر امروز به  رغم 

گیرد. به تعبیری  ناآرامی قرار گرفته و میوی به شدت مورد آماج  
.  های ذهنی از دسته موانع آرامش هستند های ذهنی و آسببآشفتگی 

مورد توجه محققان قرار گرفته و راه    سلامت روانی رو بحث  از این
 های چشمگیر آنان شده است.  دستیابی به آرامش ذهن از پرسش

قبل از ورود باید ماهیت ذهن را تعریف نمود و آن، قوۀ ادراک 
شناخت صورت قوۀ  یعنی  مفهوماست؛  و  و ها  تصورات  از  اعم  ها 

( چیست؟  Mental health)   سلامت روانیتصدیقات است. خود  
آن گونه که در سازمان جهانی بهداشت تعریف شده،    سلامت روانی

به معنای توانایی ذهن در کنترل افکار منفی است؛ توانایی ذهن در  
. معنویت و سلامت  (1)کنترل تصورات و تصدیقات با بار منفی است  

  ( درک عقلی و تجربی خود Spiritualityمعنوی چیست؟ معنویت ) 
ها برای یافتن آرامش است و مقصود از  واقعی جهت رهایی از رنج

  برخورداری از این خودپیدایی(  Spiritual healthسلامت معنوی ) 
 Negative). افکار منفی  (2)   مراه با حس رهایی و آرامش استه

thoughts  )  آن است که آدمی را از تصمیم درست  چیست؟ مقصود
می باز  انجام  و  اقدام  تشویش  و  و  اضطراب  آن  جای  به  و  دارند 

را ارتقا    سلامت روانی توان  بر این اساس چگونه می  (.3)آفرینند  می
های ذهنی را برطرف کرد؟ این، یک  توان آسیببخشید؟ چگونه می 

پرسش دیرین در حوزۀ روان شناسی است که از زوایای مختلف به  
لیک  است.  شده  بیان  مختلفی  راهکارهای  و  شده  داده  پاسخ  آن 

تواند در این ارتقا نقش  پرسش اینجاست که آیا سلامت معنوی می
کنترل  این  بر  ذهن  توانایی  بر  چگونه  معنوی  سلامت  کند؟  ایفا 

می می چگونه  نشخوارافزاید؟  از  نگرانیتواند  و  فکری  های های 
کند؟   درمان  شد،  مبتلا  اگر  و  کند  پیشگیری  دهنده  آزار  تکراری 

های ذهنی و افکار منفی و باورهای ناصحیح را پیشگیری  ویروس
های ذهنی و فکری را پیشگیری و برطرف  و درمان کند؟ تعارض

سازد؟ چگونه  های پریشان و ناپسند را دور  و خیالاتتصویرها  کند؟  
  های های ذهنی و خیال ها، تعارض تواند نشخوارها، ویروس معنویت می 

خیال و  باورها  فکرها،  و  کند  درمان  و  پیشگیری  را  های پریشان 
درست و پاک را در ذهن جایگزینشان سازد تا در پی آن ذهن به  

 سطح توانایی در کنترل افکار منفی خود برسد؟ 
که این چهار اختلال ذهنی که عبارتند    شتالبته باید توجه دا

ویروس فکری،  نشخوار  خیالات از:  و  فکری  تعارض  ذهنی،  های 
درمانی صید شناسی و روانپریشان از منابع انگلیسی و فارسی روان

اختلالات  این  تبیین  و  تعریف  به  منابع  همان  اساس  بر  و  شده 
. هیچ یک از این اصطلاحات برساختۀ نویسنده نیست  است   پرداخته

تعاریف نیز برخواسته از نویسنده نیست. آنچه نویسنده و هیچ یک از  
این   درمان  و  پیشگیری  ساحت  دو  در  ورود  برآمده،  آن  صدد  در 
  .اختلالات از روزنۀ سلامت معنوی است تا به دو هدف دست یابد 

است   اولی  نتیجه  که  دیگری  و  دل  و  جان  معنوی  ارتقای  یکی 
های روان شناختی که فقط  است؛ بخلاف دیگر روش  سلامت روانی 

در صدد تأمین سلامت ذهن هستند؛ هر چند استکمال و ارتقا را  
گرایانه از منابع  نتیجه ندهد. بر این پایه عوامل پیشگیرانه و درمان

دینی و عرفانی آن هم از روزنۀ سلامت معنوی اخذ شده و نه از  
منابع روان شناسی که از این روزنه به این اختلالات توجه نشده  

 است. 
 

 نشخوارهای ذهنی 

،  ( Overthinkingیا    Mind ruminationsدر نشخوارهای ذهنی ) 
باید به دنبال منشأ پیدایش و بعد به دنبال آسیب پیدایش آن دست  
تلخ   رویداد  یک  بسا  چه  رسید.  متناسب  تعریف  یک  به  تا  یافت 

دهد و روند پیشرفت به سوی  زا در زندگی یک فرد رخ میآسیب
  ، کشاند کند و به شکست می ریزی شدۀ وی را مختل می اهداف برنامه 

حال چه خود فرد عامل بروز آن رویداد باشد و چه دیگران آن را بر  
وی تحمیل کرده باشند. در هر صورت این رویداد تلخ به گونۀ یک  

شود؛ چنان که این شکست ناگوار  تصویر منفی در ذهن حک می
دارد که همین تصویر  ساز وامیذهن وی را به یک واکنش بحران

منفی و همین شکست زمینۀ پیدایش نشخوارهای ذهنی و قطار 
شود؛ یعنی آنچه که برای وی اتفاق افتاده را به طور  ها میاندیشه

می مرور  ذهن  در  علتدایم  و  میکند  بررسی  را  آن  و  های  کند 
آینده چه بسا رخ دهد در ذهن سان  پیامدهای ناگوار آن را که در  

دهد و در خود احساس غم و خشم دارد، ولی چون برای وی  می
آید تا از رنج برآمده از آن فکر  تلخ است، در صدد مقابله با آن برمی

تواند آن را از ذهنش دور کند، بلکه در خلاص گردد و چون نمی
می مقصر  را  خود  تأملاتش  علتجریان  ارجاعی  خود  با  و    بیند 

می خودش  را  رویداد  آن  آیندهپیدایش  با  و  ناامیدانه  پندارد  نگری 
میپیامد تصویر  به  خود  برای  را  آن  ناگوار  خود  های  به  و  کشد 

کند و  ای از افکار منفی گیر میآورد  و در چرخهسرزنشی روی می
کند تا حدی که توانایی وی را در تفکر و  آن را در ذهن نشخوار می

کند، بلکه در تفکر و تصمیم دربارۀ له مختل می ئستأمل در حل م
کند و پردازش احساسات را نیز دیگر امور زندگی اخلال ایجاد می

توانم افکار و  پرسد: چگونه میسازد و همیشه از خود میمختل می
می تغییر دهم؟ چگونه  رویداد  مورد  در  را  از  احساسات خود  توانم 

 (. 1) افکار و احساسات مزاحم در آینده جلوگیری کنم؟
منفی   افکار  تکراری  چرخۀ  فکری،  و  ذهنی  نشخوار  بنابراین 
دربارۀ هر یک از رویدادهای تلخ زندگی است که با تمرکز بر علل  
سرزنش   و  منفی  احساسات  و  است  آن همراه  ناگوار  پیامدهای  و 

آورد، به نحوی که با اشکال دیگر فعالیت ذهنی  زا را به بار میآسیب
به  تداخل می واکنشی  به عنوان  نشخوار فکری  کند. در حقیقت  

بخش به سوی هدفی در زندکی صورت  شکست در پیشرفت رضایت
شکست  می دایمی  طور  به  و  گرفته  که طلاق  مانند کسی  گیرد. 

کند خانوادگی و عاطفی را در یک چرخۀ تکراری در ذهن مرور می
کند و خود و دیگران را سرزنش  و علل و عوامل آن را بررسی می

 کند.می

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.4
.5

39
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             3 / 11

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.4.539
http://spiritual-health.ir/article-1-197-fa.html


 فضلی  / 542

 

وجود نشخوار ذهنی نشان از بیماری و سقامت ذهنی است که  
  توان با سلامت معنوی پیشگیری و درمانش کرد. برای پیشگیریمی 

و درمان آن نیز نخست باید گرانیگاه اصلی آن را به دست آورد. به  
است که در  نظر می منفی  افکار  گرانیگاه آن چرخۀ تکراری  رسد 

آید. در نتیجه پیشگیری  واکنش به شکست در زندگی به وجود می
به   باید  را  و درمان  برد  برابر شکست  واکنش در  به سوی  باید  را 

 سوی چرخۀ تکراری افکار منفی برد.
آمد تلخ در زندگی برای همگان وجود دارد؛ لیک امکان پیش

بایست به آن اهمیت داد، مانع از تأثیر شدید آن اتفاق  آنچه که می 
تلخ بر جان و ذهن است که یکی از آن تاثیرات فرو افتادن در چرخۀ  
تکرار افکار منفی است؛ این که ذهن دایم از خود بپرسد، چرا چنین  

 شد؟ در آینده چه خواهد شد؟  

آنچه که در آغاز باید به آن توجه نمود پذیرش معنوی واقعیت 
آمد تلخ از وقوع سلسله افکار  است یعنی پذیرش عقلی و قلبی پیش

کند. عرفان برای  کند و در حقیقت پیشگیری میمنفی جلوگیری می
کند: اصل سلوکی و اصل وجودی.  این پذیرش دو اصل را مطرح می

اصل وجودی، باور به وجود حکمت در جریان تقدیر الهی در متن 
گیرد؛  زندگی است و اصل سلوکی در دو حالت عام و خاص انجام می

ها و سامان دادن به زندگی  یکی دعای متضرعانه برای دفع آسیب
ارادۀ الهی، بلکه   برابر  متأثر از آن رویداد تلخ و دیگری تسلیم در 

بۀ تسلیم خود کرده است که البته تجر  هرضا به هر آنچه که خدا اراد
یک فرایندی دارد و به زیرساخت معرفتی و سلوکی نیاز دارد و به  

که در عرفان عملی به تفصیل بررسی    آیدآسانی نیز به چنگ نمی
 شود.  می

آمدهای تلخ به دلیل شدت و قوت وارد  لیک، چه بسیار که پیش
تواند آن را بپذیرد  ذهن شده و ذهن توان مقابله با آن را نداشته، نمی

کند که  و این عدم پذیرش، ذهن را درگیر یک نشخوار فکری می
آور  باید به فکر درمان بود و برای درمان نیز باید مانع تکرار فکر رنج

در   ناخودآگاه  و  نیست  اختیاری  و  ارادی  نیز  تکرار  این  شد. چون 
بایست در هر زمان که ذهن در آن افتاد  چرخد، میفضای ذهن می

بی درنگ رشتۀ اتصال افکار را قطع نمود و این امر با سه روش  
می امکان  معنوی  با درمان  مدارا  دومی  الهیاتی،  تذکر  یکی  یابد؛ 

 خویش و سومی بخشش خود و دیگران.   
ی  گبه دیدۀ ارباب سلوک و معنویت وقتی یک اتفاق تلخ در زند

های اشتباه پیشین ها و تصمیمافتاده، ریشۀ آن اتفاق یا بخاطر اراده
بیمار است یا تقدیریست که از سوی حق سبحانه جاری شده است.  

خواهد بیمار را در این صورت، هرگاه به صورت ناخوداگاه ذهن می
درنگ نخستین کلامی که باید از سوی در چرخه افکار بیاندازد، بی

تقدیر   اتفاق  این است که »این  به ذهن تذکر دهد،  عقل خودش 
الهی بود و هر چه تقدیر بوده باشد، ریشه در حکمت الهی دارد و  
ما   و صلاح  خیر  جز  باشد،  داشته  الهی  حکمت  در  ریشه  چه  هر 

 کل خیر  به فرمودۀ امام باقر علیه السلام: »فی قضاء الله  .نیست«
این سخن، یک فرمان توقف بر حرکت فکری ذهن    ( 2)للمؤمن«

فرمان سرپیچی کند  است. لیک چه بسا ذهن دوباره بخواهد از این  
که باید گام دوم را بردارد و آن مدارا با خویش است؛ یعنی همواره  

ها و  باید بیمار را به یک نوع خود آگاهی رساند؛ یعنی او را از آسیب
شناختی این چرخه مانند افسردگی و اضطراب آگاه های روانآفت

نمود که اگر در این چرخه وارد گردد، زندگی کنونی و آینده خود را  
کشاند و این خلاف اصل مدارا با خود و به نوعی ظلم  به تباهی می

های گذشته  به نفس است. به فرمودۀ امام علی علیه السلام: »غصه
را بر قلب خود باز نکن. زیرا تو را از آینده آماده شدن برای زندگی  

اما گام سوم که ریشۀ تفکر تکراری را    (.3)سازد«  نو مشغول می
د، بخشش است تا خود را از احساس دلخوری رها کند؛  خشکانمی

یعنی اگر عامل آن رویداد تلخ را تصمیم و خواستۀ خود دانست، باید  
از انتقام از خودش دست بردارد و خود را بخاطر آن اشتباه عمیقا 
ببخشد تا احساس گناه را از خود دور سازد و بهترین راه این بخشش 

وَالَّذیِنَ لا یَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إلَِهًا آخَرَ ولَا )  نیز توبه در پیشگاه خداست.
یَقْتلُُونَ النَّفْسَ الَّتِی حَرَّمَ اللَّهُ إلَِّا باِلْحَقِّ ولََا یَزْنُونَ وَمَنْ یَفْعَلْ ذلَِکَ  

ا مَنْ  إلَِّ  * یضَُاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ یَوْمَ الْقِیَامَۀِ وَیَخلُْدْ فِیهِ مُهَانًا  *  یلَْقَ أثََامًا  
اللَّهُ سَیِّئَاتِهمِْ حسََنَاتٍ  فَأُولَئکَِ یُبَدِّلُ  عَملًَا صَالِحًا  تَابَ وآَمَنَ وَعمَِلَ 

البته اگر آن اشتباه ظلم به   (.68-70/فرقان)(  وکََانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِیمًا
نفس بوده باشد، توبه قلبی و عملی کافیست و اگر آن اشتباه ظلم  
به دیگران بوده باشد، افزون بر توبه، باید جبران مافات کند. اما چه  
اشتباه خود که خطای  نه  را  تلخ  بیمار عامل آن رویداد  بسیار که 

اندازد و  داند و نفرت و کینۀ آنان او را به فکر انتقام میدیگران می
کند. اینجاست  آور گرفتار میاین انتقام ذهنش را به این چرخه رنج 

راهکار خروج از این چرخه است. بخشش    که برای این کار بخشش
نه تنها موجب ترمیم روابط با دیگران شده و به نوعی آنان را با این  

کند، بلکه خود را نیز از این نفرت  مهرورزی از عذاب الهی دور می
می  آزاد  درد  النَّاسِ)سازد  و  عَنِ  وَالعَْافِینَ  الْغَیْظَ  -آل)(  وَالْکَاظمِِینَ 

 .(134/عمران
 

 های ذهنیویروس

(، از یک طرف  Viruses of the Mindهای ذهنی )در ویروس
پی   در  باید  سو  دیگر  از  و  بود  آن  پیدایش  پی سرچشمۀ  در  باید 

زای آن، تا به تعریفی متناسب دست یافت. در عصر  های آسیبزیان
انتقال داده های  ارتباطات، فضای فرهنگی جهان و جامعه عرصۀ 

ها منفی و  یکدیگر است که برخی از آن دادهبه   فرهنگی و شناختی
های منفی خطاهای فکری و شناختی و برخی مثبت هستند. داده

استرس که  هستند  دلهرهاخلاقی  و  پیدایش  زا  موجب  بوده،  آور 
داده که  چنان  هستند.  نگرانی  و  بدبینی  نارضایتی،  های ناامیدی، 

بار آرامش و امید هستند. در   مثبت باورهای صحیح و عواطفی با 
های منفی به سان ویروس فکری شیوع پیدا  این بین، برخی از داده

به ذهنمی انتقال  از  تا حدی که پس  با تأمل و  می  کنند  مانند و 
یابند، بلکه با اندک معاشرتی با دیگران  روند و استقرار میتفکر نمی

 کنند. مهمترین ویژگی این ویروس به اذهان آنان نیز سرایت می

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.4
.5

39
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             4 / 11

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.4.539
http://spiritual-health.ir/article-1-197-fa.html


 543/  یسلامت معنو قیاز طر یسلامت روان یبهبود و ارتقا

 

های غیر واقعی در ذهن است که سه آسیب  القای باورها و خواسته
 کنند:جدی به آن وارد می

ها از توجه به رویدادهای مثبت صرف اول: ذهن با این ویروس
کند که نتیجۀ آن  نظر کرده و فقط به رویدادهای منفی تمرکز می

 ها است.    ها و اضطرابها،  بدبینی زایش بیش از پیش نگرانی
ای ایجاد ها باورهای محدود کنندهدوم: ذهن بر اثر این ویروس

ها دچار شده، رشد کرده  ها و تحریفها، حذفکنند که به تعمیممی
گیرند، به  ها قرار میو در چارچوب مشکل یا شکست یا غیرممکن

نحوی که به صورت منفی به باورهای بازدارنده تبدیل شده، آدمی 
موفقیت به  رسیدن  از  میرا  باز  و ها  کار  هر  انجام  اجازه  و  دارند 

می سلب  او  از  را  مثبتی  زیر  تصمیم  به  را  نفس  به  اعتماد  و  کند 
کشاند. از آثار زیانبار باورهای محدود کننده، مداخله در تلاش  می

تلاش   مانع  یعنی  بهبود؛  برای  شدهفرد  به    وی  را  وی  تلاش  یا 
 کنند. ملالت و خستگی توان فرسا تبدیل می

ویروس این  اثر  بر  دستورهای خود سوم: ذهن  در خودش  ها 
های مثبت را از بین  پروراند که این دستورها نه تنها دادهویرانگر می

می می  ویران  و  گونه برند  به  را  ذهن  بلکه  برنامهکنند،    ریزی ای 
به  می را  زندگی خود  رفتار کند که  و  بیاندیشد  نوعی  به  کنند که 

 (.4)نابودی بکشاند 
های منفی انتقال یافته از دیگر  های ذهنی دادهبنابراین ویروس

های بیمار هستند که باورهای محدود کننده، بازدارنده و ویران  ذهن
آیند و زندگی را به ورطۀ اضطراب بلکه ویرانی  کننده به شمار می

ویروسمی ذیل  مانند  کشانند.  ذهنی  یافتۀ  تعمیم  ویروس  های 
هایی گنجد. وجود چنین ویروسمی  کسهمیشه/ هرگز/ همه/ هیچ

نشان از بیماری و سقامت ذهنی است که باید با سلامت معنوی از  
 آن پیشگیری و درمان کرد. 

ویروس درمان  و  پیشگیری  باید  برای  نخست  ذهنی  های 
رسد، گرانیگاه آن،  گرانیگاه اصلی آن را به دست آورد. به نظر می

انتقال آن انتقال داده باید مانع  های منفی است که در پیشگیری 
باید با باورهای محدود کننده، بازدارنده و  داده ها شد و در درمان 

 ویران کننده مقابله کرد.   
ها را مدیریت روشن است که در پیشگیری باید بستر انتقال داده

کرد و آن، معاشرت حقیقی و مجازی با دیگران است. زیرا بر اساس  
و  اعتقادات  و  نیات  و  روحیات  یکدیگر«  بر  نفوس  »تأثیر  قانون 

می تأثیر  بر همدیگر  معاشران  و  خلقیات  معاشران  وقتی  و  گذازند 
قلبی   بیماران  و  روحی  ناجنسان  و  معنوی  نامحرمان  مصاحبان، 

یابد. به قول خواجه حافظ  باشند، از آنان جز آثار منفی انتقال نمی
»نخست موعظۀ پیر صحبت این حرفست/ که از مصاحبت ناجنس  

کنید« فرمودند:    .احتراز  سلم  و  آله  و  علیه  الله  خاتم صلی  پیغمبر 
یُعطکَِ مِن عِطرِهِ أصابکََ  مَثَلُ الجلَیسِ الصّالِحِ مَثَلُ العَطّارِ؛ إن لمَ  »

مِن ریحِهِ ، ومَثَلُ الجلَیسِ السَّوءِ مَثَلُ القَینِ ؛ إن لمَ یُحرِق ثَوبکََ  
مثل همنشین صالح مثل عطار است که اگر    (5)«  أصابکََ مِن ریحِهِ

رسد و مثل همنشین بد مثل  از عطرش به تو ندهد، بویش به تو می 

  .رسد« آهنگر است که اگر لباس تو را نسوزاند، اما بویش به تو می
اما اگر کسی در جمعی قرار گرفت و معاشرت با ناجنس برای وی  
رخ داد، باید توجه کند که نباید در قلبش را برای هر کسی و هر  

ای بسپارد. یعنی  ای باز کند و ذهنش را به هر کسی و هر دادهداده
به چشم و    اگر دادۀ شناختی یا عاطفی یا اخلاقی به قلم یا تصویر

گوش رسید، باید پاسبان دل خود باشد و درِ دل را با عدم پذیرش  
الله  حرم  »القلب  السلام:  علیه  صادق  امام  فرمودۀ  به  ببندد.  آن 

در حرم خدا جز خدا    ،لاتسکن حرم الله غیر الله« دل حرم خداست
 (.6)را جای مده 

می گردد،  تقویت  پیشگیری  این  که  آن  برای  به  البته  توان 
مشاهدۀ اولیای الهی و پیران معنوی نیز پرداخت که در این عصر  

های بلند هستند و تلاش داشتند که ذهن و دل را از  صاحب همت
 های منفی دور سازند.  آماج داده

  رسد های ذهنی چه باید کرد؟ به نظر می اما برای درمان ویروس
ویروس عملکرد  دو  به  باید  درمان  یکی  برای  نمود:  توجه  ها 

 محدودکنندگی و باز دارندگی و دیگری ویرانگری.  
باید حصار  بازدارندگی  و  کنندگی  باورهای محدود  عرصۀ  در 

باورها را مشخص  آنان را شکست. با این هدف، نخست باید گونۀ  
در  که  ندارند  یا  دارند  نظری  آن  دربارۀ  عقل  و  دین  آیا  که  نمود 

تعالیم دینی و اصول عقلی آن بر پایۀ  را به  صورت اول، ذهن  ها 
ها آورد و در سنجش دریافت که چنین ویروسمحک سنجش در  

و   کاذب  دینی،  و  عقلی  از جهت  و  ندارند  واقعی  پایه  باورهایی  و 
باید این صورت  نیستند. در  نظر    درست  باورها صرف  آن  کند.  از 

افروزد و باید مانند باور بازدارنده که در آدمی حس ناامیدی را برمی
وَ إنْ ملََکهُ  فرماید: »از آن پرهیز نمود. حضرت امیر علیه السلام می

الأسَفُ قَتَلَهُ  تأسف    «الْیأسُ  شود،  غالب  بر دل  ناامیدی  که  آنگاه 
 (.7) و نگرانی قلب، آدمی را از پای در می آوردهمراه با اضطراب 

اما چه بسا ذهن علی رغم آن که در سنجش دینی و عقلی به  
حقیقت واقف شد، باز توان طرد آن ویروس را نداشت، بلکه به جای 

های کاذب و نادرست باورهای صادق دینی گذر از آن، آن ویروس
کشند تا به انکار بیافتد. در این صورت برای  وی را به چالش می

 درمان چه اقدامی باید انجام داد؟  
ها  برای اقدام نخست باید به دانست که سرمنشأ این ویروس

جهل در منطقۀ نفسانی است و باید آنتی ویروسی یا پاد ویروس را 
از عقل در منطقۀ روحانی تهیه کرد و در این تهیه باید به دو گام 
تن داد: یکی به عنوان مسکّن درد تا اثر یورش ویروس را کم کرد 

ای  های دینی لطمه نزند و دیگری به عنوان درمان ریشهکه به بنیان
به   و  کند  کن  ریشه  را  آن  بلکه  شود،  آن  یورش  مانع  تنها  نه  تا 

 دان ذهن بیاندازد.  زباله
در گام اول باید به قاعدۀ احتمال عقلی همراه با سکوت نفس  

بیدار شد و ذهن نیز در موقعیت    تن دهد؛ یعنی هر وقت ویروس 
پردازش آن قرار گرفت، بی درنگ عقل به ذهن یادآور شود که این  
ویروس پایه ندارد و صحیح نیست و نباید به باور کاذب پر و بال  

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.4
.5

39
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             5 / 11

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.4.539
http://spiritual-health.ir/article-1-197-fa.html


 فضلی  / 544

 

کاهد و  داد که این از شدت پردازش و در نتیجه شدت یورش می
بعد چون منشأ این ویروس نفس است و نفس با حدیث نفس در  
صدد پردازش آن در ذهن است، باید مانع حدیث نفس شد و نفس  
از   نمود و  ایجاد  به سکوت واداشت و به تعبیری سکوت نفس  را 
ویروس  آن  به  متناسب  قلبی  ذکر  و سلوک  معنویت  ارباب  نگاه 

بار مثبت در    تواند می  بار منفی،  تا بجای  مانع حدیث نفس گردد 
ذهن ایجاد شود. برای مثال، وقتی ناامیدی به بار آمد، ذکر رحمت  

 ( 8.7/( )یوسفولَا تَیْأَسُوا مِنْ رَوْحِ اللَّهِالهی اثر متقابل دارد )
در گام دوم به تقویت عقل دینی خود بپردازد؛ یعنی دربارۀ هر  

برد تا به آن لطمه بزند و به مرز  باوری که آن ویروس یورش می
انکار پیش ببرد، مطالعه استدلالی کند؛ چه استدلال عقلی بر پایۀ  

برای مثال،   قواعد عقلی و چه استدلال دینی بر پایۀ تعالیم دینی.
برای مقابله با ویروس ناامیدی، مطالعۀ خویش رابر لطف و کرم و 
رحمت الهی متمرکز سازد و با دلایل عقلی و نقلی آن را بپروراند تا  
باور به رحمت الهی بر ذهن حاکم گردد و ویروس ناامیدی را دفع  
کند و ذهن را درمان کند. به قول نظامی در خمسه، لیلی و مجنون:  

فَإِنَّ  « که )یه سپید استپایان شب س  /در نومیدی بسی امید است»
 . (5( )انشراح/مَعَ الْعسُْرِ یُسْرًا

 

 های ذهنیتعارض

در   آدمی  که  بسیار  میان  موقعیتچه  در  را  خود  های خاصی 
بیند که ناسازگارند و همدیگر را به  همزمان می  هاو ارزش  هاهدف

و دوسوگیری شده،  نوعی دفع می تعارض  نتیجه دچار  و در  کنند 
ها را انتخاب  تواند یکی از آنداندکدام یک را انتخاب کند و نمینمی

ماند. این تعارض  کند. از این رو ذهن سرگشته و آشفته شده، درمی
می فردی  درون  تعارض  ذیل  که  و  ذهنی  انگیز  بر  چالش  گنجد، 

دردآور است که باید برای برون رفت از این تعارض تلاش شود تا  
یکی از دو طرف انتخاب شود و در نتیجه ذهنش از آن درد خلاص  

(، به معنای Mental conflictsهای ذهنی )شود. در واقع تعارض
ها خود  ها و ارزشکه در قالب هدفتصدیقات است    تقابل مفاهیم و

می  نشان  می را  هجوم  ذهن  به  و  دفعدهند  را  همدیگر  و    آورند 
کنند و چون تا حد زیادی در تضاد هستند، تلاش برای توافقشان  می

هر یک به نوعی  رسد و در عین حال چون پذیرش  نیز به جایی نمی
شخصیت فردی و اجتماعی  در زندگی تأثیرگذار هستند و به نوعی  

توان از هیچ کدام از  دهند، به راحتی نمی را تحت الشعاع قرار می
ها گذشت و دست کشید. در نتیجه ذهن را به چالش دردآوری آن

آورد و تصمیم کند و پریشان حالی و درماندگی را در پی میمبتلا می
 (.8)کند درست و حرکت صحیح را از آدم سلب می

بنابراین تعارض ذهنی، به معنای تفاوت مفاهیم و تصدیقات در  
ها است که با ناسازگاری همراه است و توافق  قالب اهداف و ارزش

شود.  ها به چالش دردناک بدل میپذیر نیستند و انتخاب یکی از آن
به هدف   بازار کار  به  به دانشگاه و رفتن  بین رفتن  مانند تعارض 

)گرایش آینده  با    -ساخت  نگرفتن  و  گرفتن  تماس  یا  گرایش( 

اجتناب( یا جدا شدن و جدا نشدن زن و شوهری    -محبوب ) گرایش
ها چنان ذهن را  اجتناب(. این تعارض  -که سه بچه دارند )اجتناب

دهد تا به راحتی تصمیم بگیرد کند که به انسان اجازه نمیدرگیر می
 و دست به اقدام بزند.  

پیش از آن که سخن از پیشگیری و درمان مطرح شود، باید  
توجه داشت که از منظر عرفان اسلامی و سلامت معنوی به طور  
زیرا   نیست.  بد  نیانجامد،  بیماری  که  تزاحم  و  تعارض  اصل  کلی 

می تکامل  نیاید،  موجب  وجود  به  اصطکاک  تا  که  این  چه  شود. 
حرکتی جهت یافت راه حل و رفتن به سوی آن راه حل صورت  

نمینمی حاصل  استکمال  و  پیشرفت  نتیجه  در  زیرا  گیرد.  شود. 
های تکوینی هستند. از این رو تعارض تا  تعارضات از سنخ ریاضت

مغتنم  آنجا که آسیب باشد،  نداشته  را در پی  روانی  و  های روحی 
یک   عنوان  به  ذهنی  تعارض  درمان  و  پیشگیری  برای  اما  است. 

تعارض ض توجه داشت؛ یعنی یا نباید زمینۀ  بیماری باید بستر تعار
به وجود بیاید و یا اگر تعارض به وجود آمد، باید رفعش نمود. بر  

ها چیست تا جلوی  این اساس سؤال اول این است که زمینۀ تعارض
پیدایش آن را بگیریم؟ سؤال دوم آن است که چگونه تعارض به  

 وجود آمده را برطرف سازیم؟
نظر می نفس  به  نفس و هوای  تعارض،  بستر  رسد مهمترین 

است؛ یعنی نفس نسبت به دسترسی به یک یا دو طرف تعارض  
کند. چه این که  ذهن انسان را به شدت درگیر و به خود مشغول می

به خواسته به شدت  به طور طبیعی  اصرار  نفس  دنیوی خود  های 
و میمی تحت  ورزد  را  اراده  و  تصمیم  آن،  پی  در  و  خواهد ذهن 

فرمان امیال خود درآورد تا انسان را به سوی آن خواسته بکشاند.  
شود، چه کنیم که نفس  بر این اساس، سؤالات فوق باز تقریر می

زمینه تعارض را فراهم نسازد؟ چه کنیم بعد از ایجاد تعارض، ذهن 
 از فعالیت نفس و به تعبیری از نفسانیت  خلاص گردد؟ 

برای پاسخ، ارباب سلوک و معنویت دو راه پیشگیری و درمان  
سازی نفس جهت  کنند: اول آن که برای ممانعت از زمینهرا طرح می

و   کرد  تربیت  را  او  بلکه  کرد،  درمان  را  بیمار  نفس  باید  تعارض 
دیگری آن که برای خلاصی از نفسانیت باید عقل را فرمان فرمای 

 ها ساخت. ها و ارادهذهن در تصمیم
در   پرداخت؛  نفس  تربیت  و  طبابت  به  باید  پیشگیری  برای 
طبابت معنوی نفس شیوۀ اخلاقی را باید در نظر گرفت. این شیوه  
بر اساس قاعدۀ »العلاج بالاضداد« شکل گرفته است. هدف آن نیز  

یافته، از حدود    معتدل ساختن قوای نفس است تا به فضایل دست
افراطی و تفریطی آن قوا که عامل ظهور رذایل هستند، خارج گردد.  
  در این شیوه، سالک باید در دو ساحت علمی و عملی تلاش کند. 
در ساحت علمی باید به سه هدف برسد، یکی شناخت، دوم انگیزۀ  
لازم، سوم استخراج اسباب ایجادی. در مرحلۀ شناخت باید هر یک  

زشتی  ها بشناسد تا هر رویداد  از رذایل را همراه با فضایل مقابل آن
که از وی بروز می کند بداند چه ویژگی دارد که با فضیلت مناسب  
بردارد، یکی  گام  باید دو  دوم،  بشتابد. در مرحلۀ  جهت علاج آن 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.4
.5

39
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             6 / 11

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.4.539
http://spiritual-health.ir/article-1-197-fa.html


 545/  یسلامت معنو قیاز طر یسلامت روان یبهبود و ارتقا

 

آفات نفرت انگیز رذایل را پیش روی خویش قرار دهد تا حدّی که 
خیز   بهجت  آثار  دیگری  و  کند  رویی  ترش  رذایل  آن  به  نسبت 

ها  ای که از آنفضایل را در برابر چشمان خود سان دهد تا اندازه
لذت برد. با این دو گام انگیزۀ لازم جهت مقابله با بیماری به وجود  

آید. این دو مرحله به منزلۀ پیش درآمد درمان هستند. در مرحلۀ  می
سوم نیز اسباب به وجود آورندۀ هر یک از رذایل را استخراج کند تا  

ها را دفع کند و منشأ ایجادی را از میان ببرد، که  در مقام درمان آن
البته برای چنین اقدامی باید در مقام عمل بستر بروز آن را از بین  

وشد تا در رفتار هرگاه رذیلتی خواست سر  برد؛ یعنی در مقام باید بک
ای که ملکۀ درنگ فضیلت مقابل آن را عمل کند تا اندازهبرآورد، بی

   (.9)زشتی را از درون بزداید و ملکۀ نیکی را در آن به وجود آورد 
اما ساحت تربیت نفس که به معنای پرورش قوای شهوی و  
غضبی نفس در جهت استکمال وجودی است، با اعتدال این دو قوه  

پذیرد: در مرحلۀ اول  یابد و در طی دو مرحله صورت میامکان می
بخشد؛ در مرحلۀ دوم که به آدمی قدرت کنترل قوای نفس را می

برتر از اولی است، از التفات آن قوا به حدود افراطی و تفریطی که  
رهاند. در این راستا کاهد و از افراط و تفریط میناپسند هستند، می

 باید به دو عنصر توجه مؤکد داشت: معرفت و موقعیت.
به   که  است  عقل  معرفت،  پایۀ  که  است  معرفت  اول،  عنصر 

گردد؛ یعنی عقل با تشخیص  درک عقل از حسن و قبح افعال برمی 
حسن و قبح افعال هر یک از قوای نفس و با تشخیص آثار خوب  
و بد هر یک از این افعال؛ چه آثار دنیوی و چه آثار اخروی به آدمی 

دهد که قوای نفس را به چه افعالی وا دارد و از  این شناخت را می
چه افعالی برحذر دارد. عنصر دوم موقعیت است که مقصود موقعیت 
محیطی است و بیانگر عنصر بیرونی تربیت نفس است. در تربیت  
نفس ایجاد محیطی سالم جهت زدایش تفرقه قوای نفس و پرورش  

ر اثر تکرار  جمعیت آن قوا لازم و ضروری است. گاهی یک قوه ب
یح مبتلا به یکی از رذایل است و یا بر اثر تکرار فعل نیکو  فعل قب

آور یا  به یکی از فضایل آراسته است و هر یک به فراخورشان تفرقه
جمعیت آورند؛ گاهی یک قوه مبتلا نیست، ولی بر اثر قرار گرفتن  

-در محیطی نامناسب تحریک شده، به انجام فعل قبیح واداشته می
شود. همچنین گاهی یک قوه آراسته به فضیلت نیست و از نعمت  
ملکه آن فضلیت محروم است، ولی بر اثر ورود در محیطی مناسب 

 (. 10)کند  پذیرد و در پی این تأثیر به جمعیت دست پیدا میتأثیر می
آنچه بیان شد در مقام پیشگیری بود که زمینۀ تعارض را از بین  

 برد. زیرا بر پایۀ آنچه گفته شد نفس تربیت شده و در نتیجه دارایمی 
هایش  ها و هدفامیال کنترل شده خواهد شد و نسبت به خواسته

کند. اما بیماری به هوی مبتلا نشده، ذهن را به شدت درگیر نمی
می وجود  به  بسا  چه  هدفتعارض  به  را  ذهن  نفس  و  هایش  آید 

می برای مشغول  پس  است.  جدی  بسیار  نیز  درمان  رو  این  کند. 
 درمان چه باید کرد؟ 

رسد برای درمان باید به قاعدۀ »العلاج بالاضداد« به نظر می
توجه نمود و آن این که وقتی ذهن دچار تعارض شد، آدمی باید 

یابی به دو خواسته و هدف را وارسی کند که کدام یک  نیت دست
آن   به  بیشتر  یا  است  نفس  هوای  روی  از  تعارض  طرف  دو  از 
مبتلاست و در نتیجه از آن دوری کند. لیک اینجا یک سؤال اساسی  

آید و آن این که ملاک تشخیص بود و نبود یا شدت و  به وجود می
ضعف هوای نفس چیست و پس از تشخیص، چگونه با هوای نفس  

 مخالفت کرد؟ 
عقل عملی عقل  برای پاسخ، باید به سراغ عقل عملی رفت.  

به   فقط  اندیشتاری  و  به خلاف عقل نظری  است که  انگیختاری 
شناخت محض توجه ندارند؛ یعنی به شناختی که هیچ تحیث عملی  
به  دارد که  التفات  به شناختی  بلکه  ندارد،  توجه  ندارد،  اخلاقی  و 

 گونۀ بالذات خاصیت عملی و اخلاقی دارد. 
  ایهای اخلاقی بر پشتوانه عقل عملی برای مقرر ساختن انضباط 

استوار است. این پشتوانه، محتوایی است که عقل از آن حیث که  
سازد. این محتوا، نیک  به تمام معنی اخلاقی است، آن را آشکار می

محض است و نیکی هر چیزی به آن بستگی دارد. این محتوا از آن 
کند و کردار خوب را  حیث که کردار خوب را از کردار بد جدا می

آورد، ملاک اخلاق است و از آن حیث که  تحت قانون نیکی در می
بنابراین   است.  اخلاق  قانون  دارد،  تعمیم  به خودی خود ضرورت 
قانون اخلاق به طور غیر مشروط و غیر محدود به یک دستور پایه  

این دستور دهد.  که محتوایی فارغ از شروط و حدود دارد، فرمان می
کند. این قانون هم چنان  پایه را به دستور اختیار نیک، تبدیل می

که در نهاد آدمی تعبیه شده و به عنوان حجت اذهان به صورت  
قوانین عقل عملی تعبیه شده، در نهاد هستی جعل شده و به عنون  
حجت جهان به صورت قوانین دینی به تصویر کشیده شده است و  

 در دسترس همگان است.  
کند، بلکه عقل  اما وجود قانون اخلاق و قانون دین کفایت نمی

از آن جهت که توانایی دارد بر خلاف قوۀ میل، اراده کند، به داشتن  
اراده آراسته است که یک  قوۀ عملی ای به نام قوۀ اختیار و ملکۀ 

کند؛ یعنی در  قوۀ عملی عقلی است و بر طبق ترجیحات عمل می
انسان صدور اراده از قوۀ اختیار نیاز به مرجّح دارد. چون ترجح  نهاد 

مرجح دربردارندۀ تناقض است. حضور مرجّحات، تحیر و تردد را  بی
امکان میبرد و به نهاد تصمیماز میان می بر طبق  گیری  تا  دهد 

پاسخ  برای  ترجیح چیست؟  اینجاست که عامل  اراده کند.  مرجح 
از اختیار  قوۀ  دانست  عامل  باید  معرض  در  ناحیه  ترجیح  دو  های 

گیرد: اول، از ناحیۀ قوه میل که محل پیدایش هوای  دهنده قرار می
نفس است و دیگری از ناحیۀ قانون اخلاق که از طریق عقل عملی  
اخلاقی قوه اختیار را به شیوۀ عقلی محض برای صدور اراده نیک  

 دهد. ن مییتعی
قاعدۀ  برمی به  که  درمان  به  تکیه  گردیم  بالاضداد«  »العلاج 

نیت دست باید  آدمی  شد،  تعارض  دچار  وقتی ذهن  به  دارد.  یابی 
اهدافش را وارسی کند که کدام یک از دو طرف تعارض از روی  
هوای نفس است. برای شناخت آن به قانون اخلاق عقلی و دینی  

گنجد یا های عقلی و دینی میکند که آیا تحت ملاکمراجعه می

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.4
.5

39
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             7 / 11

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.4.539
http://spiritual-health.ir/article-1-197-fa.html


 فضلی  / 546

 

هاست، از آن  هاست. اگر بر خلاف آن ملاکبه خلاف آن ملاک
 دهد.  کند و خود را از این تعارض نجات میدوری می

به  تعارض  دنیوی  امور  در  توجه آن که هم چنان که  شایان 
آید. مانند تعارض  آید، در امور معنوی نیز تعارض پیش میوجود می

بین سلوک و عدم سلوک. چه بسا فرد معنوی در کشاکش زندگی  
می مبتلا  اخلاقی  شرور  و  دنیوی  بلایای  نمیبه  و   به  شود  تواند 

ها خلاص شود. در اینجا نیز علت تعارض فعالیت نفس  راحتی از آن
است. چنان که دقت کنید، این فعالیت کشمکش ساز را در پند مولا  

بینیم  اند، میعلی علیه السلام که تعارضات معنوی را ترسیم کرده
توانید به نهج البلاغه حکمت صد و پنجاه رجوع کنید که  میکه  

یک   از  فرد  دارند.  اشاره  چنین  حکمت  آن  فرازهای  از  سو  برخی 
سپرده دنیا    گشاید و از دیگر سو سخت دلزاهدانه لب به سخن می

کند و از دیگر سو خود پذیرای امر  است یا از یک سو امر و نهی می
و نهی نیست یا از یک سو از گناهکاران متنفر است و از دیگر سو  

 .  شودخود مرتکب گناه می
 

 خیالات پریشان

آن گونه که    (،Chaotic imaginationsهای پریشان )خیال
آید، به معنای تصاویر،  شناسی و عرفان اسلامی به دست میدر روان

خطورات، وساوس، شبهات و توهمات ذهنی و نابهنجار هستند که  
بی و  ذهن  وقت  در  را  خود  میوقت  تشویشنشان  و  و  دهند  آور 

 .  کنند زا هستند و تمرکز و آرامش را از ذهن و روان سلب میاضطراب 
پریشان می تأثیرهای  ریشۀ خیالات  باشد: یکی  تواند دو چیز 

تجربه  از  که  منتقلمحیطی  ذهن  به  اخلاقی  شرور  و  تلخ    های 
بدگمانی می مانند  خیالاتی  و  و شوند  اجتماعی  و  فردی  های 

می ذهن  در  را  توحیدی  مطالبات تردیدهای  دیگری  و  پرورانند 
  ، خیزندهای منفی و نابهنجار خود انسان برمینفسانی که از خواسته

 های مخرّب. مانند تصویرهای زشت ذهنی و وسوسه
سلامت  خیالات پریشان در    ئلهشایان توجه آن که ماهیت مس

انسان به    سلامت روانی ولی در    .و سلامت معنوی یکی است  روانی
آور است تا به آرامش روانی برسد  دنبال رهایی ذهن از امور تشویش

آور  و در سلامت معنوی انسان به دنبال رهایی دل از امور تشویش
است تا به آرامش الهی و توحیدی برسد و در نتیجه به استکمال 
برسد. طبیعی است که وقتی به آرامش الهی رسید، به آرامش روانی  

 یابد. نیز دست می
با توجه به این، از نگاه ارباب سلوک و معنویت برای پیشگیری 

های پریشان باید به اصل سکوت قلبی توجه نمود  و درمان خیال
.  پردازند که در پیشگیری به منع خواطر و در درمان به نفی خواطر می

 این رو نخست باید سکوت قلبی را تعریف کرد. 
در عرفان عملی بحثی است با عنوان صمت و سکوت ارادی  
است و به این معناست که سالک هر صورت و مفهوم غیر الهی را  
که به دلش خطور کرده، از دل دور کند، تا میدان تاخت و تاز نفس  
و شیطان نگردد که اگر میدان تاخت و تاز شد، طرف آماج حملات  

قرار می ناپسند  مفاهیم  و  مفاهیم  تصاویر  و  تصاویر  این  به  گیرد. 
ناپسند خواطر پست گویند که منع و نفی آن برای سلامت معنوی  

 (. 11)ضروری است  سلامت روانی و 
وارد خواطر   سالک  و ذهن  بر دل  که  معنای خطابی  به  که 

بسا  و    شودمی  نیست،  چه  تعمدی  نیز  آن  ورود  قسمند: در  دو  بر 
معنوی. خواطر معنوی عبارتند از خواطر  خواطر معنوی و خواطر غیر  

ربانی، ملکی، نفسانی و شیطانی و خواطر غیر معنوی مانند خواطر  
ها را در  توان ریشۀ آنخانوادگی و خواطر اجتماعی که به نوعی می

 خواطر معنوی به دست آورد.  
به دیدۀ ارباب سلوک و معنویت خواطر یا القائات صحیح هستند  
و یا فاسد. خواطر صحیح یا الهی و ربانی هستند و یا ملکی و روحانی  
و خواطر فاسد یا نفسانی هستند و یا شیطانی. خواطر الهی خواطری  

زا هستند که به علوم و معارف تعلق دارند. خواطر ملکی که  معرفت
القا می  را به  از سوی فرشتگان  انسان  شوند، خواطری هستند که 

خوانند. خواطر نفسانی که القای نفس  خیر و صلاح و طاعت فرا می
آن در  که  هستند  خواطری  لذتهستند،  و  ها  نهفته  نفسانی  های 

موجب رهزنی از توجه و تمرکز الهی شده و باعث فرار از طاعات و  
القای شیطان بر    گردد. خواطر شیطانی که باتنبلی در عبادات می

خوانند و نفس، آن غلام  آورند، به عصیان الهی فرا میدل هجوم می
حلقه به گوش خویش را به بروز رذایل نفسانی مانند خشم و حرص  

. در فرهنگ (12)  کندو به زشتی به ویژه شهوت جنسی تحریک می
به خاطر  الهام،  به خاطر ملکی  اول،  الهی سبب  به خاطر  عرفانی 

. امام صادق  (13)  نفسانی هاجس و به خاطرشیطانی وسواس گویند
خواطر اشاره فرمودند: »دو نوع خاطره  علیه السلام به دو قسم از  

ای از فرشته. خاطرۀ فرشته  ای از شیطان و خاطرهوجود دارد: خاطره
 (.14)  نرم دلی و فهم است و خاطرۀ شیطان سهو و سنگدلی است« 

توان  شود که چگونه میبا توجه به این، این سؤال مطرح می 
سکوت قلبی ایجاد کرد تا در مقام پیشگیری به منع خواطر و در  

 مقام درمان به نفی خواطر دست یافت؟ 
به دیدۀ ارباب معنویت، سکوت کامل قلبی برای انسان ممکن  
نیست، بلکه ذهن قطعا به صورتی یا مفهومی مشغول هست. از این  
رو برای سکوت دل نسبت به خواطر ملکی و شیطانی باید به دو  

 قاعدۀ عرفانی توجه کند؛ یکی خلوت حسی و دیگری ذکر قلبی. 
که در عرف دین و عرفان به آن عزلت نیز گویند،  خلوت حسی  

یک صورت متعالی از تنهایی است که به معنای دوری گزینی از  
چراکه با خلوت، قوای ظاهری و حواس پنجگانه  نامحرمان است.  

به صورت تصویر  یابند در ذهن  کنترل می شوند و هر آنچه که درمی
ماند که اگر درخور و ناپسند باشند، مایۀ تشویش و یا مفهومی می

ز دست دیده و  طاهر عریان:  به قول بابا  شوند.پراکندگی ذهن می
بسازم خنجری  .  که هر چه دیده بیند دل کند یاد  /دل هر دو فریاد 
به قول نجم الدین   .زنم بر دیده تا دل گردد آزاد  /نیشش ز پولاد

کبری: »عزلت خروج ارادی و انقطاع اختیاری از آمیزش با مردم  
به  محسوسات  در  تصرف  از  حواس  بازداشتن  عزلت  اصل  است. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.4
.5

39
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             8 / 11

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.4.539
http://spiritual-health.ir/article-1-197-fa.html


 547/  یسلامت معنو قیاز طر یسلامت روان یبهبود و ارتقا

 

وسیلۀ خلوت است. زیرا هر آفت و فتنه و بلایی که روح به آن مبتلا  
گشته و نفس با آن تقویت شده و صفات نفس در آن رشد کرده، از  

از این روست که حضرت امیر    (.15)  روزنۀ حواس در آمده است«
    (.16) علیه السلام فرمودند: »سلامتی و عافیت در تنهایی است«

چه نقش   (17)اما ذکر به معنای »یافت خدای مذکور در دل« 
 درمانی دارد؟ 

دل به حسب حال و مقام خود به ذکری از اذکار مشغول شده، 
آوری( برسد  کوشد تا به »استبتال« )بریدگی( و »استقبال« )رویمی

و برای این هدف به »استحضار« )طلب حضور( و »استظهار« )طلب  
ای که با طلب حضور خدا در دل ظهور و تجلی( دست زند؛ به گونه

آوری برسد که در بریدگی بتواند در  کوشد تا به بریدگی و رویمی
آوری بتواند در مقام پیشگیری مقام درمان نفی خواطر کند و در روی

 منع خواطر کند.  
دل   برای حضور خدا در  ذاکر  به معنای تلاش  استحضار که 
است، در آغاز سلوک استحضار خیالی است و استحضار خیالی به  
گونۀ   به  ایمانی  قطعی  معرفت  سرمایۀ  با  ذاکر  که  معناست  این 
تفصیلی در دلش به وجود خدای سبحان به اسم و صفت خاصی  

کند. از این می تصدیق یقینی دارد، به نحوی که گویا خدا را شهود
توان به آن شبه شهود نامید. امام رضا علیه السلام فرمود: رو می

بینی و اگر او را نمی بینی،  »در نماز گمان کن که گویا خدا را می
ذاکر با استحضار خیالی در مقام استظهار    (.18)  او تو را می بیند«

کند تا خدا در  آید، به نحوی که ذکرش را به قدری تکرار میبر می
پس پردۀ اسمی خاص در صحنۀ دل هویدا گردد و دلش او را به  

 (.19)گونۀ احساسی و عاطفی دریابد 
استظهار   و  خیالی  استحضار  پریشان  خیالات  درمان  برای 
طلب  دو  این  با  با  ذاکر  که  این  چه  دارد.  اهمیت  بسیار  احساسی 

روی و  )استبتال(  بریدگی  درصدد  و ظهور  )استقبال(  حضور  آوری 
آوری دل به سوی خدای مذکور آید. استقبال به معنای رویبرمی

برای نفی   نه  ایجاد تمرکز ذهن و جمعیت دل است،  است، برای 
خواطر که برای منع ورود خواطر به دل است. اما استبتال از تبتل  

گردانی و بلکه بریدگی است و برای  گرفته شده و به معنای روی
نفی خواطر است. ذاکر در استبتال به دنبال بریده سازی توجه دل  
و ذهن از هر آنچه است که مایۀ تفرقۀ دل و پریشانی ذهن است. 

وَ اذکُْرِ اسمَْ رَبکَِّ وَ  روی ذکر استبتالی ذکر تفرقه زداست؛ )  از این
توان ذکر صارف نیز  ( به ذکر استبتالی می8( )مزمل/اتبََتَّلْ إِلَیْهِ تبَْتِیلً

امور تشویش از  انصراف دل و ذهن  شود.  ساز  نامید. چرا که مایۀ 
امام صادق علیه السلام فرمود: »ذکر به دو نوع است: ذکر خالص  
که با موافقت دل صورت می گیرد و ذکر صارف که برای نفی ذکر 

جمیل بن درّاج   (.20)  غیر خدای سبحان )به زبان و دل( می آید«
واقع می   بزرگی  امر  قلبم  پرسید: »در  السلام  امام صادق علیه  از 
شود )که مایۀ رنجشم می گردد، چه کنم؟(، امام فرمود: »بگو لا اله  

ادامه می گوید: هر زمان چیزی در قبلم واقع الا الله«، جمیل در  
 (. 21) شد«گفتم تا از من دور میشد، لا اله الا الله میمی

شاید بپرسید که روش استحضار خیالی و استظهار احساسی که  
روش چیست؟  دهد،  بار  خواطر  نفی  و  بیانجامد  استبتال  های  به 

روش آن  از  یکی  که  شده  مطرح  عرفان  در  روش متنوعی  های 
تصویر کش ایجاد  یعنی  است؛  خیالی  مانند تصویر  ذکر  الفاظ  دار 

الا    -قوه  و لا  -حول  الله« یا »لا  -الله« یا »سبحان  -الا  -اله  -»لا
در خیال است، به نحوی که با چشم بسته یا چشم باز روی   «بالله

شود را شکل ذکر تمرکز کند و هر صورت و مفهومی که مزاحم می
لفظ   تمرکز  و  تصویر  این  در  البته  کند.  دور  خیال  از  و  کند  طرد 
مقصود اصلی نیست، بلکه لفظ از حیث آیۀ دلالی و آینه حکایی از  

که نتیجۀ    (22)مسمای خارجی آن اسم الهی مقصود و منظور است  
آن علاوه بر طرد و نفی خواطر، انس و اولفت با خدای سبحان را  

شود و این آورد و البته باعث استکمال وجودی نیز میبه وجود می
 هاست.  دقیقا وجه تمایز این روش تمرکز از دیگر روش

عبدالصمد همدانی در بحر المعارف روایت جذابی دربارۀ طریق  
ذکر گفتن دارد و آن این که حضرت امیر المؤمنین علی علیه السلام  

به قبله دعوت می را تن به خلوت و رو  از آن که ذاکر  کند،  پس 
فرماید: »ذاکر چشم فرو بندد و با تعظیم و قوت ذکر را آغاز کند،  می

اله الا الله مطلع  به گونه از فراخنای سرّ از کلمۀ لا  ای که )اولا( 
ای که تأثیر آن بر تمامی جوارح  گردد و آن را بر قلب بکوبد، به گونه

برسد. )ثانیا( با صدای آهسته ذکر گوید، همچنان که خدای تعالی 
الْقَولِْ  وَاذکُْر رَّبکََّ فِی نَفسْکَِ تضََرُّعاً وَخِیفَۀً ودَُونَ الْجَهْرِ مِنَ  )فرمود:  

وَالآصَالِ و    (بِالْغُدُوِّ  بامدادان  را  پروردگارت  خویش  دل  در  و 
.  (205اعراف/)شامگاهان با تضرع و ترس، بی صدای بلند، یاد کن 

به صورتی که ذکر تمامی   )ثالثا( در قلب در معنای آن تفکر کند 
اعضا را دربربگیرد و در آن مستغرق گرداند. زیرا ورود آن )به دل( 

کند و محبت آن  آوری( را به لا اله نفی میهر وارد )بیگانه و مشغله
کند و دل را از خیالات  کند و خدا را )با الا الله( تثبیت میرا قطع می
 .(23) دارد«رهاند و به مشاهدات روحانی مشغول مینفسانی می

 

 گیرینتیجه
با    سلامت روانیپرسش اصلی نوشتۀ حاضر، چگونگی ارتقای  

می آن  پاسخ  که  است  معنوی  برای  سلامت  شایانی  کمک  تواند 
به معنای توانایی ذهن در    سلامت روانیدرمانی معنوی باشد. روان

است؛ چنان که سلامت   بار منفی  با  و تصدیقات  کنترل تصورات 
معنوی به معنای برخورداری از خود پیدایی حقیقی همراه با حس  

 رهایی و آرامش است.  
برای ورود به بحث نخست به چهار بیماری ذهنی اشاره شد  

ویروس ذهنی،  نشخوارهای  از  عبارتند  تعارضکه  ذهنی،  ها های 
ذهنی و خیالات پریشان. آنگاه برای پیشگیری و درمان آن گرانیگاه 

 ها بیان شد. اصلی هر یک از آن بیماری
نشخوار ذهنی و فکری، چرخۀ تکراری افکار منفی دربارۀ هر  
یک از رویدادهای تلخ زندگی است که با تمرکز بر علل و پیامدهای  

زا را به بار  ناگوار آن همراه است و احساسات منفی و سرزنش آسیب

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.4
.5

39
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             9 / 11

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.4.539
http://spiritual-health.ir/article-1-197-fa.html


 فضلی  / 548

 

کند.  آورد، به نحوی که با اشکال دیگر فعالیت ذهنی تداخل میمی
برای   است.  منفی  افکار  تکراری  چرخۀ  بیماری  این  گرانیگاه 
پیشگیری به عامل پیدایش افکار منفی مکرر که همان باید رویداد  

وی معنوی حتلخی است، توجه شد؛ یعنی اول باید آن رویداد را به ن
آمد تلخ از وقوع سلسله افکار بپذیرد که پذیرش عقلی و قلبی پیش

کند و برای این  کند و در حقیقت پیشگیری میمنفی جلوگیری می
دو اصل تن داد: اصل سلوکی و اصل وجودی. به  پذیرش نیز باید  

اصل وجودی، باور به وجود حکمت در جریان تقدیر الهی در متن 
گیرد؛  زندگی است و اصل سلوکی در دو حالت عام و خاص انجام می

ها و سامان دادن به زندگی  یکی دعای متضرعانه برای دفع آسیب
برابر ارادۀ الهی. لیک   متأثر از آن رویداد تلخ و دیگری تسلیم در 

درنگ  بایست هر زمان که ذهن به نشخوار افتاد، بیبرای درمان، می
رشتۀ اتصال افکار را قطع نماید و این امر با سه روش درمان معنوی 

یابد؛ یکی تذکر الهیاتی، دومی مدارا با خویش و سومی  امکان می
 بخشش خود و دیگران.   

های منفی انتقال یافته از معنای دادههای ذهنی به اما ویروس
های بیمار هستند که باورهای محدود کننده، بازدارنده و دیگر ذهن

  هایآیند. گرانیگاه این بیماری نیز انتقال داده ویران کننده به شمار می 
های منفی است. برای پیشگیری باید به سوی ممانعت از انتقال داده

منفی رفت و در درمان باید به سوی مقابله با باورهای محدود کننده، 
بازدارنده و ویران کننده رفت. برای پیشگیری باید به بستر این گونه  

ها یعنی معاشرت حقیقی و مجازی با دیگران وارسی گردد؛  انتقال
های منفی به  یعنی مصاحبت با نامحرمان معنوی موجب انتقال داده

ند که سرمنشأ این  شود. اما برای درمان، نخست باید بداذهن می
ها جهل در منطقۀ نفسانی است و باید آنتی ویروسی آن را  ویروس

از عقل در منطقۀ روحانی تهیه کرد و در این تهیه باید به دو گام 
تن داد: یکی به عنوان مسکّن درد تا اثر یورش ویروس را کم کرد 

ای  های دینی لطمه نزند و دیگری به عنوان درمان ریشهکه به بنیان
به   و  کند  کن  ریشه  را  آن  بلکه  شود،  آن  یورش  مانع  تنها  نه  تا 

دان ذهن بیاندازد. در گام اول باید به قاعدۀ احتمال عقلی همراه زباله
با سکوت نفس تن دهد و در گام دوم به تقویت عقل دینی خود 

 بپردازد.  
های ذهنی به معنای تفاوت مفاهیم و تصدیقات در اما تعارض

ها هستند که با ناسازگاری همراه است و توافق  قالب اهداف و ارزش
شود.  ها به چالش دردناک بدل میپذیر نیستند و انتخاب یکی از آن

گرانیگاه این تعارض بستر تعارض است که مهمترین بستر تعارض 
به خاطر خواهش نفس  یعنی  است؛  نفس  نفس و هوای  و نیز  ها 

هایش نسبت به دسترسی به یک یا دو طرف تعارض، ذهن  هوس
به خود مشغول می و  درگیر  به شدت  نفس  را  که  کنیم  چه  کند. 

زمینه تعارض را فراهم نسازد؟ چه کنیم بعد از ایجاد تعارض، ذهن 
از فعالیت نفس خلاص گردد؟ برای پیشگیری و درمان باید دو نکته  

سازی نفس برای  رح کرد: اول آن که برای ممانعت از زمینهرا ط
و   کرد  تربیت  را  او  بلکه  کرد،  درمان  را  بیمار  نفس  باید  تعارض، 

دیگری آن که برای خلاصی از نفسانیت باید عقل را فرمان فرمای 
برای پیشگیری باید به طبابت   ها ساخت.ها و ارادهذهن در تصمیم

»العلاج   قاعدۀ  به  باید  طبابت  در  که  پرداخت  نفس  تربیت  و 
قوای  کنترل  قدرت  باید  نیز  نفس  تربیت  در  زد.  تکیه  بالاضداد« 

داشت آن قوا از خروج از افراط و تفریط  نفس و تلاش برای نگه
اقدام کرد که خود راهکاری دارد. در حقیقت طبابت و تربیت، زمینۀ  

بین می از  را  یت  برند. زیرا نفس تربورود نفس در عرصۀ تعارض 
به   نسبت  نفس  نتیجه  در  است.  شده  کنترل  امیال  دارای  شده، 

هدفخواسته و  به شدت  ها  را  ذهن  نشده،  مبتلا  هوی  به  هایش 
کند. اما برای درمان تعارض باید نیت دو خواسته و هدف  درگیر نمی

متعارض را وارسی کند که کدام یک از دو طرف تعارض از روی  
هوای نفس است یا بیشتر به آن مبتلاست و در نتیجه از آن دوری  

شدت و ضعف هوای نفس کند و البته ملاک تشخیص بود و نبود یا  
های عقلی  قانون اخلاق عقلی و دینی است؛ یعنی آیا تحت ملاک

ها هستند. اگر بر خلاف  گنجند یا به خلاف آن ملاکو دینی می
تعارض  آن ملاک این  از  را  و خود  کرد  باید  دوری  آن  از  هاست، 

 نجات دهد.
وساوس،  خیالاما   خطورات،  تصاویر،  معنای  به  پریشان  های 

وقت در  شبهات و توهمات ذهنی و نابهنجار هستند که وقت و بی
نشان می را  و تشویشذهن خود  اضطرابدهند  و  و  آور  زا هستند 

می سلب  روان  و  ذهن  از  را  آرامش  و  این  تمرکز  گرانیگاه  کنند. 
آور و در نتیجه عدم بیماری نیز عدم رهایی ذهن از امور تشویش

های پریشان باید آرامش ذهنی است. برای پیشگیری و درمان خیال
به اصل سکوت قلبی توجه نمود که در پیشگیری به منع آن خیالات 

پردازند و برای سکوت دل نیز  و در درمان به نفی آن خیالات می
باید به دو قاعدۀ عرفانی توجه کرد: یکی خلوت حسی و دیگری  

شوند  قلبی. با خلوت، قوای ظاهری و حواس پنجگانه کنترل میذکر  
درمی که  آنچه  هر  مفهومی و  یا  تصویر  به صورت  در ذهن  یابند 

باشند، مایۀ تشویش و پراکندگی  می ناپسند  ماند که اگر درخور و 
توان به استبتال و استقبال رسید  شوند. با ذکر قلبی نیز میذهن می

توان در مقام نفی خیالات برآمد و در استقبال نیز  که در استبتال می
توان به منع خیالات رسید. با این هدف باید دست به استحضار  می

زد به ویژه استحضار خیالی. در استحضار خیالی، خدای سبحان در 
شود،  پس پردۀ اسمی از اسمای الهی به نحوی احساسی یافت می

را شهود می مذکور  گویا  که  نحوی  تحصبه  با  استحضار کند.  یل 
آوری دل  آمد. استقبال به معنای رویدرصدد استبتال و استقبال بر

نه   است،  ایجاد جمعیت خیال  برای  است،  به سوی خدای مذکور 
برای نفی خواطر که برای منع ورود خواطر به خیال است. ذاکر در  
استبتال به دنبال بریده سازی توجه خیال از هر آن چیزی است که  

 . مایۀ تفرقه و پریشانی است
 

تضاد    گونه هیچکه    کندمی تصریح    هنویسند  منافع:تضاد  

. منافعی در مطالعه حاضر وجود ندارد

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.4
.5

39
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            10 / 11

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.4.539
http://spiritual-health.ir/article-1-197-fa.html


 549/  یسلامت معنو قیاز طر یسلامت روان یبهبود و ارتقا

 

منابع 
1. World Health Organization. Mentel Health. Available 

from: https://www.who.int/health-topics/mental-health# 

tab=tab_1 

2. Fazli A. The Relationship between Spirituality and 

Islamic Mysticism. Anwar Marafat. 2023;1:23-39.  

3. Ehring T, Zetsche U, Weidacker K, Wahl K, Schönfeld 

S, Ehlers A. The Perseverative Thinking Questionnaire 

(PTQ): Validation of a content-independent measure of 

repetitive negative thinking. Journal of Behavior Therapy 

and Experimental Psychiatry. 2011;42(2):225-32. 

4. Collins O. Rumination. Second Chapter, translated by 

Arezoo Mehran. Andisheh Ehsan Publications; 2022.  

5. Mohammadi Ray Shahri M. Mizan al-Hikma. 

Translated by Hamidreza Sheikhi. Qom: Dar al-Hadith 

Publication. 2006. pp. 461. 

6. Abdul Wahid bin Mohammad Tamimi Amadi. Exalted 

aphorisms and Pearls of Speech. Dar al-Hadith 

Publications. 2015. pp. 321. 

7. Brody R. Mental Viruses. Translated by Koresh Gran 

and Mahmoud Pourazad. Mendan Ziba Publication; 2018. 

8. Ali ibn Abd-al-Malik al-Hindi. Kanz al-Umal fi Sunan 

al-Aqwal wal Af'al.  Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, Beirut, 

Lebanon, 1998. 

9. Majlisi MB. Bihar al-Anwar. Publications of the Arab 

Heritage Revival House, Beirut, Lebanon. 1983;67:25. 

10. Sherif Al-Radi. Nahj Al-Balagha. Translated by 

Muhammad Taghi Jafar. Tehran: Hekmat Publication. 

11. Pargament K. Spiritually integrated psychotherapy. 

translated by Masoud Jan Zagheri, Alireza Zahiruddin, and 

Reza Karimzadeh Naeem. Qom: Hozwa and University 

Research Center; 2019. 

12. Imam Khomeini. Commentary on Forty Hadiths. Qom: 

Imam Khomeini Editing and Publishing Institute. 2015. 

pp. 25. 

13. Fazli A. Anthropological preconceptions of knowledge 

of spiritual wayfaring. Tehran: Islamic Culture and 

Thought Research Center Publications. pp. 158. 

14. Bahr al-Ulum SM. A treatise on conduct and behavior. 

Mashhad: Allameh Tabatabayi. 1418. pp. 173. 

15. Rozbha Bajhili. Taqsim al-Khawatir. Egypt: Dar al-

Ufuq al-Arabiyah. 2008. pp. 56. 

16. Fanari M. Misbah al-Uns. Tehran: Molly Publishing 

House. pp. 50. 

17. koleini M. Al-Kafi. Publisher of Dar al-Saqlain. 

2013;2:330. 

18. Kobari N. Al-Asul al-Ashrah. Translated by Abdul 

Ghafoor Lari. Tehran: Moli Publications. 1984. pp. 52. 

19. Abdul Wahid bin Mohammad Tamimi Amadi. Exalted 

aphorisms and Pearls of Speech. Dar al-Hadith 

Publications. 2015. pp. 52. 

20. Kashani AR. Description of the Houses of Al-Saerin. 

Bidar Publications. 1427. pp. 294. 

21. Nouri Tabarsi MH. Mustadrak al-Wasāʼil. 

Publications of Al-Al-Bayt (peace be upon him) Lahiya al-

Tarath Institute. 1407. pp. 87. 

22. Mu'aledin Jundi. The description of Fuss al-Hakm. 

Bostan Kitab Publications. Commentaries: Professor 

Seyyed Jalaluddin Ashtiani. 2022. pp. 484. 

23. Gilani A. Misbah al-Sharia and Miftah al-Haqiqah 

attributed to Imam Jafar Sadiq (AS). Publisher of Payam 

Haq. 2008. pp. 35. 

24. koleini M. Al-Kafi. Publisher of Dar al-Saqlain. 

2013;2:422. 

25. Muhyiddin Ibn Arabi. al-Futuhat al-Makkiyah. 

Publisher of Ihya al-Turath al-Islami. pp. 152, 228, 229. 

26. Hamdani MAS. Bahr al-Maarif. Research and 

translation: Hossein Ostad Vali. Hekmat Publication. 

2016. pp. 64.

 

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.4
.5

39
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            11 / 11

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.4.539
http://spiritual-health.ir/article-1-197-fa.html
http://www.tcpdf.org

