
D

S

A

D

D

A

S

D 

Journal of Spiritual Health 
 

2024, Volume 3, Issue 3 

Pages: 425-433 

doi   10.30491/JSH.3.3.425 

*Corresponding author: Enayat Sharifi, Email: enayatsharifi@atu.ac.ir   

Received: 14 August 2023      Accepted: 17 December 2024 

 
 

 
An Analysis of the Anthropological Foundations of Spiritual Health  

in the Qur'an 

 
Enayat Sharifi 1* 

 
1 Department of Islamic Studies, Allameh Tabataba'i University, Tehran, Iran 

 
Abstract 

 

Background and Aim: Quranic spiritual health needs foundations that distinguish it from the foundations of 

other systems and schools. This study was carried out with the aim of the role of the anthropological foundations 

of the Qur'an in human spiritual health. 

Methods: A descriptive-analytical method has been used in this research. The main concepts, including 

various aspects of anthropological foundations and spiritual health, have been carefully evaluated and analyzed. 

This analysis allows us to better understand the anthropological foundations in dimensions of attitudinal, tendency, 

value, and spiritual health from the perspective of the Holy Quran.  

Results:  Considering the anthropological foundation and the concept of spiritual health in the Quran, three 

types of anthropological foundations of attitudinal, tendency, and value have been identified, each of which affects 

human spiritual health. Attitudinal foundations as the foundations of insight and a special view of humans, 

tendency foundations as human tendencies and inclinations, and value foundations as value foundations that cause 

self-respect and social persona in society affect human spiritual health.  

Conclusion: The results of this research show that the two-dimensional nature of the human body and soul, 

human discretion, belief in divine predestination, and the purposefulness of life are some of the anthropological 

attitudinal foundations that affect human spiritual health. Basing health on human nature, self-knowledge, 

perfectionism, awareness of human existential dimensions, and removing moral vices and adorning moral virtues 

from the tendency foundations and dignity, the succession of God, and trustworthiness from the value foundations 

affect human spiritual health. 

 

Keywords: Anthropological Foundations, Quran, Spiritual Health, Human. 

 
 

  
 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.3
.4

25
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                               1 / 9

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.3.425
mailto:enayatsharifi@atu.ac.ir
http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.3.425
http://spiritual-health.ir/article-1-113-en.html


D

S

A

D

D

A

S

D 

 سلامت معنوی  مجله
 

 1403 پاییز ،3 شماره ،3 هدور

 425-433: صفحات
 10.30491/JSH.3.3.425  doi  

      enayatsharifi@atu.ac.ir پست الکترونیک: . عنایت شریفی :نویسنده مسئول* 

 27/09/1403پذیرش مقاله:      1402/ 05/ 23 دریافت مقاله:

 

 

 

 تحلیلی از مبانی انسان شناختی سلامت معنوی در قرآن

 
 * 1عنایت شریفی

 
 ران یا ، تهران ، دانشگاه علامه طباطبائی ،گروه معارف اسلامی   1

 

 ده کیچ
 

. این مطالعه با هدف سازدها و مکاتب متمایز میاست که آن را از مبانی سایر نظامسلامت معنوی قرآنی نیازمند مبانی  زمینه و هدف:

 . انجام شدسلامت معنوی انسان  نقش مبانی انسان شناختی قرآن در

مفاهیم اصلی مورد نظر شامل ابعاد مختلف مبانی انسان شناختی و    تحلیلی استفاده شد.  -روش توصیفیدر این تحقیق از    ها:روش

دهد تا با شناخت بهتری اند. این روش تجزیه و تحلیل به ما این امکان را میسلامت معنوی به صورت دقیق مورد ارزیابی و تحلیل قرار گرفته
  .نگرشی، گرایشی و ارزشی و سلامت معنوی از منظر قرآن کریم بپردازیم  شناختی در ابعادبین مبانی انسان 

گرایشی و ارزشی    با توجه به بنیان انسان شناختی و مفهوم سلامت معنوی در قرآن، سه نوع بنیان انسان شناختی نگرشی،ها:  یافته 

خاص   های بینشی و نگاهی نگرشی به عنوان بنیانهابنیانگذارند.    اند که هریک از این سه نوع در سلامت معنوی انسان تأثیرشناسایی شده
های ارزشی به عنوان بنیان ارزشی که باعث عزّت نفس و وجهه  ها و تمایلات انسان و بنیانهای گرایشی به عنوان گرایشبه انسان، بنیان

 . گذارند گردند در سلامت معنوی انسان تأثیراجتماعی در جامعه می

درات الهی و هدفمندی دهد که دوساحتی بودن انسان از جسم و روح، اختیار انسان، اعتقاد به مق نتایج این تحقیق نشان می  گیری:نتیجه

جویی، کمال  ،سلامت بر فطرت انسان، خودشناسی   گذاریبنا  گذارند.  های نگرشی انسان شناختی در سلامت معنوی انسان تأثیرانزندگی از بنی
داری  و کرامت، جانشینی خدا و امانت  ؛های گرایشیآگاهی از ابعاد وجودی انسان و زدودن رذایل اخلاقی و آراستن به فضایل اخلاقی از بنیان

 . های ارزشی در سلامت معنوی انسان تأثیرگذارند از بنیان
 

 .، سلامت معنوی، انسان، قرآنمبانی انسان شناختی :هاکلیدواژه
 

  

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.3
.4

25
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                               2 / 9

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.3.425
mailto:enayatsharifi@atu.ac.ir
http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.3.425
http://spiritual-health.ir/article-1-113-en.html


 427/   در قرآن یسلامت معنو یانسان شناخت

 

 مقدمه
سلامت در کنار سلامت سلامت معنوی به عنوان یکی از ابعاد  

از نظام ها و مکاتب مورد جسمانی، روانی و اجتماعی در بسیاری 
و براساس مبانی خود در باره آن سخن    (1)  توجه قرار گرفته است

اند در این میان قرآن کریم با تبیین مبانی آن، در ابعاد مبانی گفته
توحیدی و خداشناختی، هستی شناختی، انسان شناختی و معرفت  

بنیان به  است  شناختی  پرداخته  از های سلامت معنوی  را  آن  که 
سازند در  نظام اخلاقی مبتنی بر اومانیسم و سکولاریسم، جدا می 

 این میان یکی از مهمترین مبانی  قرآنی کریم در سلامت معنوی، 
در یک تقسیم بندی کلی به مبانی  مبانی انسان شناختی است که  

نگرشی، شناختی  می  انسان  تقسیم  ارزشی  و  که    شوند گرایشی 
در مبانی  این  از  انسان   هریک  معنوی  سلامتی  ارتقاء  و  تأمین 
اساس براین  روش   تأثیرگذارند.  با  است  صدد  در  حاضر  پژوهش 

از    -توصیفی را  معنوی  سلامت  شناختی  انسان  مبانی  تحلیلی، 
منظرقرآن کریم مورد بررسی قرار دهد و در این مورد به سؤالات  

 د:ذیل پاسخ ده
ر سلامت معنوی انسان از منظر  انسان شناختی دمبانی نگرشی     .1

 باشند؟ قرآن چگونه تأثیرگذار می 
. نقش مبانی گرایشی انسان شناختی در سلامت معنوی انسان از  2

 باشد؟ منظر قرآن چگونه می
. مبانی ارزشی انسان شناختی در سلامت معنوی انسان از منظر  3

 د؟ باشنقرآن چگونه تأثیرگذار می 
پژوهش قرآن تاکنون  در  معنوی  سلامت  درباره  زیادی  های 

، کتاب سلامت معنوی از دیدگاه اسلام اثر مصباح و همکاران   همانند؛ 
  ، کتاب سلامت معنوی، چیستی، چرایی و چگونگی، عزیزی و همکاران 

مقاله بررسی مبانی انسان شناختی سلامت معنوی در قرآن اثر  و  
  ،12همکاران در مجله پژوهشنامه معارف قرآنی، شماره  زکوی و  

این مقاله درباره ماهیت انسان، چند ساحتی بودن انسان و    .1392
مس به  واقع  در  است  پرداخته  معنوی  سلامت  تحقیق  ئاهمیت  له 

نپرداخته است. مقاله مبنای انسان شناختی سلامت معنوی از منظر  
فلسفه و عرفان اسلامی هماهنگ با آیات قرآن اثر مهدی مشکی 

. این مقاله به  1388در مجله فرهنگ و ارتقاء سلامت در تابستان  
های انسان، راه رسیدن به مقام جانشینی خداوند و اطاعت ویژگی

به مس واقع  و در  است  پرداخته  است ئاز خدا  نپرداخته  تحقیق    .له 
در   همکاران  و  یوسفی  اثر  قرآن  در  معنوی  سلامت  مبانی  مقاله 

فیض، شماره  ناهدوما به سه  1398،  7مه  مقاله  این  در  نویسنده   .
ترویجی  حد  در  معادشناسی  و  خداشناسی  شناسی،  انسان  محور؛ 

مقاله است،  اثر   پرداخته  جسمی  سلامت  بر  دینی  معنویت  نقش 
، تحلیلی برمعنا 1400نورمحمدی در مجله قرآن و طب، زمستان  

شناسی قلب سلیم، رهیافتی در شناخت سلامت معنوی در قرآن 
کریم، اثر حسینی کارنامی و زکوی، مجله دین و سلامت، بهار و  

، تبیین رابطه سلامت معنوی با انواع قلوب هشت 1398تابستان  
و جلیلیان در دو فصلنامه علوم تربیتی از    گانه در قرآن اثر قاسمی

های  و مقاله روش  1401، پاییز و زمستان  19دیدگاه اسلام، شماره  
ن از منظر قرآن کریم اثر معاضدی و اسدی در  حفظ سلامت روا 

می1401بهار   نظر  به  ولی  درباره .  فراوانی  آثاری  هرچند  رسد 
ولی اثر مستقل و درخور    ،سلامت معنوی به نگارش در آمده است

توجهی درباره مبانی انسان شناختی سلامت معنوی نگارش نیافته  
رو این نوشتار در صدد است که به صورت جامع نقش  است. از این

گرایشی و ارزشی در سلامت    مبانی انسان شناختی در ابعاد؛ نگرشی،
تحلیلی مورد بررسی    -معنوی از منظر قرآن را  با رویکرد توصیفی

های طرح شده در این نوشتار جدید  از این جهت روش  .قرار دهد
 .سازدبودن کار و تحقیق را روشن می 

 

 سلامت معنوی
و   تعریف  وجود  برای  رویکرد  دو  معنوی  معناشناسی سلامت 

دارد؛ نخست ترکیب سلامت معنوی از موارد اضافه مقلوب است و 
و دیگر اینکه سلامت معنوی    (2)  به معنای معنویت سالم خواهد بود

هردو   در  که  شود  گرفته  نظر  در  ابعاد سلامت  از  یکی  عنوان  به 
های سلامت و معنوی را جداگانه مورد بررسی قرار  رویکرد باید واژه

 . دداد آنگاه هریک از آن دو بر سلامت معنوی تطبیق داده شو
 سلامت

 سلامت از ماده سلم در لغت به معنای صحت و عافیت است 
  داشتن سلامت یعنی عاری بودن از بیماری ظاهری و باطنی  و( 3)
امروزه بسیاری از اندیشمندان سلامتی و بیماری و در اصطلاح  (  4)

بلکه به معنایی وسیع    (5)  دانندرا فقط به شرایط فیزیولوژیک نمی
دانند که تمامی ابعاد جسمی، روانی، عاطفی و اجتماعی را شامل می
 .گرددمی

سلامتی طبق تعریف سازمان بهداشت جهانی عبارت است از  

حالت رفاه کامل جسمی، روانی و اجتماعی و نه فقط نبود بیماری "

شود که نه تنها کسی فرد سالم گفته می   بنابراین به   (.1)  " و ناتوانی
دارای   بلکه  باشد  داشته  تغذیه صحیح  و  مناسب  رشد کافی، وزن 

 . رفتار و فکر سالم نیز باشد
 معنویت 

معنای معنوی بودن معنویت در لغت، مصدر جعلی معنوی و به 
به معنی   یا مربوط  آنچه شامل،  به هر  و معنویت  و معنوی  است 

گفته   روح یا ومی باشد  ظاهری  مقابل  در  و  است.  مادی شود 
د  معنویت یعنی وجود معنا، و هر آنچه مادی نباشد را معنوی گوین

ت(  6) اصطلاح  در  و  عریفو  روان شناسان  از سوی  مختلفی  های 
برخی معنویت را به عنوان ماهیت   محققان دینی ارائه شده است:

وجوی معنا و هدف  اند که در جستبخش یک شخص آوردههستی
ز لحاظ معنای زندگی، آرامش ذهنی  ت و آن را ازندگی خویش اس

 (.7) اندکردهو رابطه با یک وجود متعالی بیان 

رویکردهای جدید، معنویت را بیشتر به نتایج و  برخی دیگر با  
های مربوط ای از توانایی را مجموعه اند و آن  کارکردها محدود کرده

دانند که در انسان ایجاد انگیزه و معنا هم و کیفیت روانی می  به

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.3
.4

25
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                               3 / 9

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.3.425
http://spiritual-health.ir/article-1-113-en.html


 شریفی  / 428

 

در  (.9)  کندمی اساس  اما  بر  معنوی  سلامت  به  قرآنی  اندیشه 
.  شود های شناختی، احساسی، رفتاری و پیامدی نگریسته می شاخص 
اندیشه، انسان باید نسبت به خداوند و رابطه خود با خداوند    در این

 .(2) شناخت کافی داشته باشد 
ابعاد از  یکی  عنوان  به  پیش  قرن  نیم  از  معنوی    سلامت 
چهارگانه سلامت مورد توجه و عنایت پزشکان، اندیشمندان و روان  

  1971شناسان قرار گرفته است. این مفهوم نخستین بار در سال  
شد. معنوی مطرح  بهزیستی  تحت عنوان  و  موبرگ  برای    توسط 

 (.2د )واحدی وجود ندار سلامت معنوی تعریف
»حسی از ارتباط    هاگز در تعریف سلامت معنوی می نویسد:

داشتن با دیگران، داشتن معنا و هدف در زندگی و داشتن اعتقاد و  
متعالی قدرت  بایک  می  (10)  ارتباط  آن  تعریف  در  دیگر  برخی   .

خود،    »حالتی از بودن، احساسات مثبت، شناخت ارتباط فرد،  نویسند:
 (.11ی )دیگران و یک نیروی ماورای

های فراوانی از سلامت معنوی ارائه  تعریفبا رویکردهای دینی  
»سلامت معنوی عبارت   نویسند:شده است: برخی در تعریف آن می

است از حالت اطمینان، امنیت، آرامش و سکون قلبی و روحی که 
از اعتماد به منبع و قدرتی برتر. متفاوت از عوامل مادی و پیرامونی  

شود و باعث افزایش امید و رضایتمندی و نشاط درونی ناشی می
به  می و  انسان  جانبه  تعالی همه  و  به سلامت  نهایت  در  و  گردد 

این تعریف با توجه به مبانی اعتقادی    .(12) کندانسانیت کمک می
هایی همچون؛ آرامش، امید، شادی قرآنی کامل نیست، زیرا مؤلفه

)مرتبه حیوانی    و رضایتمندی که کمابیش در حیوانات نیز وجود دارد
هایی ممکن است در کوتاه مدت و به طور ناقض به شیوه  و  روح(

حاصل شوند که در نهایت با کمال حقیقی انسان تضاد داشته باشند.  
به مثابه شاخصلذا نمی به طور مطلق  های اصلی سلامت توانند 

 (.12) معنوی قرار گیرند
های معنویت و سلامت معنوی در قرآن نیامده است  اگرچه واژه

های سلامت معنوی در قالب تعبیر قرآنی قلب ولی مفهوم و ویژگی
(  27  و فجر/  28  )رعد/  ( و اطمینان84، صافات/  89)شعراء/    سلیم

توان یافت. مفسران در خصوص قلب سلیم تفسیرهای متعددی  می
دارند؛ برخی از صاحب نظران سلامت قلب را عبارت از خالی بودن  

به   نداشتن آن  باطل و میل  از عقاید  های دنیا  شهوات و لذتآن 
برخی دیگر سلامت قلب را عاری بودن آن از همه    (.13)  انددانسته

دانند و معتقدند که  آفات معنوی همچون؛ کفر، نفاق، کینه و ریا می
ب نیز  جسمی  سلامت  شد  حاصل  سلامت  گونه  این  دست  هاگر 

و (14)  خواهدآمد باطنی  )ادراک  قلب  قرآنی  معانی  دیگر  برخی   .
درونی(، منظور از سلامت در این بحث را سلامت معنوی مجازی  

از عقاید شرک آلود، پاک دانسته از قلبی که  اند یعنی برخورداری 
توان معادل  . براساس این تعریف معنای قلب سلیم را می(15)  باشد

گر خلوص مطلق قلب از برخی دی  با سلامت معنوی مطلق دانست.
شائبه مرضهمه  انحرافها،  اغراض،  را  ها،  شهوانی  صفات  و  ات 

علامه طباطبایی از منظر نفی    .(16)  اندمعادل با سلامت آن دانسته

به موضوع نگریسته و مراد از قلب سلیم را قلبی دانسته است که از  
هرچه به تصدیق و ایمان به خدای سبحان زیان برساند، خالی باشد  
مانند؛ شرک جلی و شرک خفی، اخلاق زشت، آثار گناه و هرگونه  
تعلّق به غیرخدا که انسان را جذب کند و باعث شود صفای توجه  

رسد سلامت معنوی به  لی به نظر میو  .(17)  به خدا اختلال پذیرد
بیماری هرگونه  از  انسان  قلب  و  نفس  بودن  عاری  های  معنای 

های اعتقادی، اخلاقی و  و دارای شاخصه  است   اخلاقی و اعتقادی
 .باشدرفتاری می

 نفس مطمئنه   
است که در آن، به جهت مداومت  نفس فْس مطُمَئِنّه حالتی ازن

گناه، این کار ملکه یا عادت انسان   در دوری از عقل بر پیروی از
نفس را  .  (18)  آیدشود و در نفس او اطمینان و آرامش پدید می می

نفس لوامه،   و نفس اماره دارای چند رتبه و نفس مطمئنه را مقابل
دانسته  نفس  رتبه  پایینبالاترین  اماره  اند.  نفس  نفس،  رتبه  ترین 

کند و به گناه گرایش  است که در آن، انسان از عقل پیروی نمی 
دارد. رتبه بالاتر، نفس لَوّامه است که در آن، نفس هوشیار است و  

کند. بالاتر از این رتبه  دهد، خود را نکوهش می اگر کار بدی انجام
برخی دیگر براین باورند که  .  (18،19)  هم نفس مطُمئنّه قرار دارد

آرامش یافته و به هر  یاد خدا که در پرتو  نفس مطمئنه نفسی است
چه خدا راضی است رضایت دارد؛ خود را مالک هیچ خیر و شر و 

داند؛ دنیا را محل گذر و هر فقر و بی نیازی را  نفع و ضرری نمی 
مواره بر مرز عبودیت مستقر  داند؛ به همین جهت هامتحان الهی می

کشاند و فقر  های دنیوی او را به فساد و استکبار نمی است و نعمت 
 . (17) داردو ناداری نیز او را به کفر و ترک شکر وانمی 

 مبانی انسان شناختی  
مبانی جمع مبنی است و مبنی به معنی محل بنا و ریشه چیزی،  

منظور از    .باشدپایه و بنیان و نیز بنا نهاده شده، بنا کره شده می
 مأخوذ بنیادین  و اساسی باورهایمبانی انسان شناختی آن دسته از  

او   روح  و  جسم  انسان،  آیات قرآن کریم هستند که درباره ماهیت  از
  و   هاهست  درباره  و  ماهوی  های گزاره   بیشتر  که  گویندسخن می

در یک  این مبانی    نباید.  و  باید باب  در   نه گویندمی  سخن  هانیست
گرایشی و ارزشی    بندی کلی به مبانی انسان شناختی نگرشی،تقسیم

 . دشونتقسیم می
 

 مبانی انسان شناختی نگرشی و سلامت معنوی
ای هستند که ناظر به نوع نگرش و نگاه  نگرشی، مبانی   مبانی

 ها عبارتند از: ترین آن گیرند که مهم خاص به انسان مورد دقت قرار می 

 انسان بودن دوساحتی
روح  و  جسم  از  مرکب  موجودی  انسان  کریم  قرآن  نظر  از 

)مؤمنون/    دهد.که اصالت و حقیقت آن را روح تشکیل می  باشد می 
قرآن کریم در راستای  (.  15  ، زمر/30-28  ، حجر/9-7  ، سجده/14

 هایحفظ و ارتقای هریک از این دو بعد برای سلامت معنوی توصیه 
می ارائه  را  سو   دهد.مربوطه  یک  به    از  جسمانی  سلامت  برای 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.3
.4

25
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                               4 / 9

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.3.425
http://spiritual-health.ir/article-1-113-en.html


 429/   در قرآن یسلامت معنو یانسان شناخت

 

بدن  به  یا ضررجسمانی  آسیب  هرگونه  از  پرهیز  مانند؛    دستوراتی 
رعایت بهداشت در ابعاد؛ بهداشت فردی همانند؛ دستور  (35 )بقره/

پاگیزگی بدن در ابعاد وضو،      ( 5-4  /)مدثر  به پاکی و پاگیزگی لباس
(، بهداشت تغذیه همانند استفاده از غذاهای  6  )مائده/  غسل، تیمم

 حلال و طیب و پرهیز از غذاهای خبیث و حرام، بهداشت جنسی
  )اعراف/  ( و پرهیز از اسراف و پرخوری7-5  و مؤمنون/   222  )بقره/
وتأکید می  (131 ابعاد    ورزد  به  و  به سلامت روح  از سویی دیگر 

 /)انعام  دستوراتی مانند ایمان به خدا   فرامادی و معنوی عنایت دارد
( ذکر و 110  انبیا )کهف/  ( ایمان به110  )کهف/  (، ایمان به معاد2

  (، قرآن 45  بوت/ک)عن  (، نماز35  )اعراف/  (، تقوا35  خدا )رعد/  یاد
(، 60 آل عمران/ و 2 )اعراف/ (، توکّل102 )توبه/ (، دعا9 )اعراف/

 .نماید( سفارش می 277 )بقره/ (، صدقه و زکات35 )رمر/ توبه

 اختیار انسان 
قران کریم انسان را موجودی مختار و آزاد در تعیین سرنوشت  

براساس اختیار است که انسان    (.277  /)بقره  کندخویش معرفی می
تواند  های گوناگون برگزیند و حتی می تواند یک راه از میان راهمی

وراثت که در اعمال اختیاری انسان  ،  باعواملی چون جامعه، محیط
   به مقابله وا بپردازد.  تأثیرگذارند،

یکی از کارکرد مختار بودن انسان از منظر قرآن کریم این است 
و که خدای برای شکیبایی  عامل قوی  را  انسان  اراده قوی  تعالی 

الْأُمُورِ»  داند:مقاومت می تَتَّقوُا فَإِنَّ ذلکَِ مِنْ عَزْمِ   وَ إِنْ تَصْبِرُوا وَ 
تر است استقامت کنید و تقوا پیشه سازید، )شایستهگر  ا(؛  277  )بقره/

در اصل به  "  عزم   «.زیرا( این از کارهاى مهم و قابل اطمینان است 

کارى"معنى انجام  بر  اطلاق    "تصمیم  محکم  اراده  به  و  است، 
 (.13) شودمى

می که  مبناست  این  پذیرش  با  اختیاری  تنها  ارتقای  از  توان 
اگر فرد به اختیار خود باور نداشته  .  سلامت جسم و روح سخن گفت

باشد و خود را مقهور عواملی بیرونی بداند، کوششی از درون برای  
ارتقای وضعیت سلامت خویش نخواهد داشت. بدین ترتیب برای  
یا   تقویت  در  که  عواملی  با شناسایی  باید  معنوی  ارتقای سلامت 

زمینه را برای استفاده درست از این    تضعیف اراده انسان نقش دارند، 
 . نیرو فراهم ساخت

 اعتقاد به مقدرات الهی 
به معنای مقدّر الهی  به تقدیر  نپداشتن    باور  بودن و تصادفی 

چنین اعتقادی از مراتب  های قرآنی  در آموزه  . استحوادث زندگی  
، چرا  (11  ، تغابن/9  )توبه/  بالای ایمان بوده و برآن تأکید شده است

  که این اعتقاد سازگاری فرد را با تبعات یک حادثه آسانتر خواهد 
کند و فایده در آیه دیگری به مقدّر بودن حوادث اشاره می  و  کرد،

شود و نه  ها غمگین می داند که انسان، نه از ناخوشیآن را این می
در حقیقت، این باور، انسان را در  .  (11  )تغابن/  ها سرمستاز خوشی

ناخوشی خوشیبرابر  و  میها  ایمن  زندگی  راه های  از  که  سازد 
آید. رسیدن به این  اثرناپذیری از دو موقعیت یاد شده به دست می

مرحله و ایمن شدن در برابر هر دو موقعیت خوشایند و ناخوشایند،  

 (.20د )انآن چنان مهم است که آن را »حقیقت ایمان« دانسته

 زندگی انسانهدفمندی 
با توجه به جایگاه و منزلت انسان ،  های قرآن کریمآموزه  نظر  از

  جهان دارای حکمت و   که خلقت انسان و  باید گفت ،  در قرآن کریم
بیه   استهدف   نشدهوو  خلق  عبث  و  عمران/  اندده  ،  191  )آل 

هدف نهایی حرکت   تمامی موجودات.  (36  ، قیامت/155  مؤمنون/
به سوی مقصد نهایی از هدایت الهی برخوردار هستند و خداوند به  

چه نیاز و شایسته بوده است، عطا کرده و آن  آنهر موجودی، هر  
و نیز تمامی    را برای رسیدن به مقصد خلقت، تجهیز نموده است 

و برای    ، (32  ابراهیم/  ،25  )بقره/  موجودات برای انسان خلق شده 
لاترین حد  اب  سعادت و  رسیدن انسان به کمال در خدمت او هستند.

آن   کمال برای انسان رسیدن به مرتبه قرب الهی است که قرآن از
عندواژه  با چون  عمران،  262،274،277  /)بقره  ربهم  هایی    / آل 

 )قمر/ ملیک مقتدر عند  (34 قلم/ ،22 شعراء/ ، 127 اعام/،  15،169

فی    مقام فناء"عرفان اسلامی به    در  و  کندمی  یاد  ...  و  ، عندک(55

  . دانندالله میالی  آخرین مرتبه سیر  آن راتعبیر شده است که    "الله
  )ملک/  آزمون الهی(، 56 )ذاریات/ عبادتقرآنی، های آموزه در اگر
هدف آفرینش    ...  و  (119-118  )هود/  رسیدن به رحمت الهی  (2

وها  ینا،  اندمعرفی شده متوسط  به    اهداف  انسان  رسیدن  واسطه 
ابزارهای رسیدن به این    . عبادت ازروندبه شمار می مقام قرب الهی  

فقط برای    و  ندارد  عبادات ما سودی برای او  طاعات و؛  مقام است
 (.21) ماین است که به قلّه معرفت نزدیک شوی

این نوع نگرش، ایمان و زندگی را در راستای هدف حرکت   
هستی قرار داده و به اهداف و رفتارهای فردی و اجتماعی انسان  

دهد. اگر این نگرش و بینش به درستی شکل گرفته باشد،  ارزش می
باور و انگیزش و ارزش نیز منجر به رفتار و عمل در همان راستا  

دهد. این سیر بینش تا  مندی را شکل میشود و رفتارهای نظاممی
رود؛ زیرا ایمان  های سلامت معنوی به شمار میکنش، همان مؤلفه
بیان    هرابط  هداری هستی، نتایجی مانند ایجادکنندبه خداوند و هدف 

انسان و خدا، بهبود روابط اجتماعی، امید به آینده، ایجاد مسئولیت 
 (. 13د ) ... را دار   و تعهد در انسان، لذّت بردن از زندگی در تمامی شرایط و 

 

 مبانی انسان شناختی گرایشی  

های فطری و گرایش  منظور از مبانی انسان شناختی گرایشی،
نظیر گرایش به عشق، پرستش، دانش، زیبایی و خلاقیت    تمایلاتی
هستندکه در وجود هر فردی به ودیعه گذارده شده است    و ابتکار
 ها عبارتند از:ترین آنکه مهم
 گذاری سلامت برفطرت انسان بنا

از منظر قرآن کریم، سلامت و سلامت معنوی انسان مبتنی بر  
این مبنا در سلامت معنوی انسان نقش    (.105  )یونس/است  فطرت  

خوبیاین   سوی  به  فطری  طور  به  انسان  که  محاسن  است  ها، 
اخلاقی، تعالی و کمالات گرایش دارد. هر چند عواملی چون جهل،  

ها و رذایل اخلاقی  باعث گرایش انسان به بدی  ...  فقر، هوای نفس و

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.3
.4

25
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                               5 / 9

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.3.425
http://spiritual-health.ir/article-1-113-en.html


 شریفی  / 430

 

این باور    شود و سلامت انسان را به خطر اندازند ولی قرآن کریم بر
  ، 57  )بقره/  هایی همانند کسب روزی حلال است که انسان با روش

 ، یوسف/ 12  )ابراهیم/  ...(، توکّل  و  57  ابراهیم/،  37  توبه/  ؛69-172
اطعام129  توبه/  ،87 و  انفاق  عمران/  ،2  )بقره/  (،  ؛  132  ،32  آل 

نجم/ عمران/  اطاعت   ، (3،4  سوره  تقوی 32  )آل  ملکه  و کسب   ،  
فطرت خود بازگردد  تواند به  ( می13  حجرات/،  96  اعراف/،  2  )بقره/

 .و سلامتش را تأمین نماید

 خودشناسی  
ابعاد وجودی انسان است از آن    از خودشناسی، شناخت  منظور

مرکب از جسم و روح که برای رسیدن  جهت که  موجودی است  
ابعاد؛ جسم و روح لازم   شناخت خویشتن،  به سعادت و کمال در 

  اهمیت و ضرورت خودشناسی   ه دربار است. به همین دلیل قرآن کریم  
»یاأَیهَا الَّذیِنَ آمَنُواْ علََیکمُْ أَنفسَُکمُْ لاَ یضُرُّکمُ مَّن ضَلَّ   فرماید:می

  خویشتن  به!  ایدآورده   ایمان  که  کسانی  (؛ ای 105  )مائده/  إِذَا اهْتدََیتمُ
  هدایت   اگر   زند، نمی  زیان  شما  به   شد   گمراه  که   کسی  بپردازید،

 آیات   و  پردازندنمی  خویشتن  به   که  کسانی  از   نکوهش  در  .«یافتید
 أَفلََا   أَنفسُِکمُْ  وَفِی»  :فرمایدمی  ،نگرند نمی   خود  درون  در  را  الهی

  «.بینیدمگرنمی   هست،  آیاتی  درخودتان  و ؛  (21  )ذاریات/  تُبصِْرُونَ
انسان آیه  میاین  دعوت  را  که  ها  نشانهکند  و  در  آیات  که  هایی 

 مطالعه کنند. را شان هستندنفوس 

 کمال جویی انسان
انسان همواره در پی دستیابی به کمال است. از آنجا که انسان  
نیز   را  دارد. کمالات خود  را دوست  است و خود  دارای حب ذات 

( و به دلیل آنکه معمولاً این کمالات در او بالفعل 18دوست دارد )
نسیتند، خواهان دست یابی به آنهاست. درتعیین کمال نهایی انسان 

دارد وجود  مختلفی  هایی  در   .دیدگاه  را  انسان  کمال  گروهی 
لذت از  بیشتر  هرچه  میبرخورداری  مادی  که    دانند.های  معتقدند 

انسان جز طبیعت است و انسان کامل انسانی است که از طبیعت  
بخورد،  بهره بیشتر  ببرد،  بیشتر  وای  بیاشامد  بر    بیشتر  برخی   .  ...

ورزند و دسته دیگر کمال آدمی را  رشد عقلانی و اخلاقی تأکید می
ولی از دیدگاه قرآن کریم    (.22)  اندهای معنوی دانستهرا در پیشرفت

کمال نهایی انسان، تقرب جستن به خداوندی است که سرچسمه  
که در آیات فراوانی به این حقیقت    ناپذیر همه کمالات استپایان

 فَمُلاقِیهِ  إِنَّکَ کَادِحٌ إلَِى رَبکَِّ کَدْحًا   یا أَیُّهَا الْإِنْسانُ  »   اشاره شده است: 
انسان(؛  6  )انشقاق/ پروردگارت    !اى  به سوى  رنج  و  با تلاش  تو 

 . روى و او را ملاقات خواهى کرد«مى
منظور از  قرب، قرب زمانی، مکانی و شبیه شدن به خداوند   

و  زمان  چارچوب  در  که  نیست  مادی  موجود  خداوند  زیرا  نیست، 
مکان قرار گیرد و نیز مرتبه وجودی خالق و مخلوق چنان با یکدیگر  

ها با یکدیگر سخن گفت.  توان از مشابهت آنمتفاوت است که نمی
آید بلکه منظور قرب اکتسابی است که با سیر اختیاری به دست می

و گرنه به لحاظ تکوینی خداوند به همه موجودات احاطه دارد و به  
نزدیک انسان  به  نیز  از رگ گردن  است:تعبیر قرآن کریم  وَ  »  تر 

و ما به او از رگ قلبش   (؛16  )ق/  نحَنُ أَقْرَبُ إِلَیْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِید
 «.نزدیکتریم

بر اساس این مبنا معیار اصلی سلامت معنوی قرب الهی است 
ها و رفتارهای انسان هنگامی که جهتی  ها و گرایشو همه بینش

توانند به تعالی حقیقت انسان کمک کنند و انسان الهی بیابند می
تواند در پرتو قصد و نیت، همه افعال اختیاری خود حتی خوردن  می

از آن به صورت عبادت در آورد و  را  افزایش و آشامیدن  برای  ها 
های  ن ترتیب هیچ یک از سرمایهیقرب خود نزد خداوند بهره ببرد بد

به هدر نمی انسان  قرار  رود و همه آنزندگی  تکامل  ها در مسیر 
 (.22د )گیرمی

 ها( وکاستی آگاهی از ابعاد وجودی انسان )ظرفیت ها  
  هایی ازمنظر قرآن کریم، انسان تنها موجودی است که دارای ظرفیت 

الهی روح  از  برخورداری  تعقّل29  )حجر/  چون؛  قدرت   )بقره/   (، 
(  3  )انسان/  (، اتتخاب آگاهانه29  حجرات/  ،7  )اسراء/  کرامت  (،164

(، ناسپاسی و کفران  11  )اسرأ/  هایی همانند شتاب زدگیو کاستی
  (، طغیان گری100 )اسراء/ (، بخل و تنگ نظری67 /ءنعمت )اسرا

به  .  باشد( می22  ق/  ،179  )اعراف/  غفلت  و  (7-6  )علق/ آگاهی 
چنین نفس ذوابعادی در سلامت انسان نقش اساسی دارد. شناخت  

باشد. انسانی  می   ها، نقطه آغاز سلامت ها وکاستیو معرفت  ظرفیت
هایی که از سوی پروردگار متعال در وجودش به ودیعه  که به توانایی

گذارده شده است، آگاه نباشد، طبعاً امکان حرکت در مسیر شکوفایی  
و به فعلیت رساندن این استعدادها را نیز نخواهد داشت عدم آگاهی  

هاست که های خویشتن، به معنای مسکوت گذاردن آناز ظرفیت
های درونی  ظرفیت باشد؛ لذا شناخت  منزله کفر نعمت می خود به 

آن  در جهت شکوفایی  تلاش  مقدمه  گردد،  ها محسوب می که 
 . شود شکر نعمات مستور در نفس انسان محسوب می 

ها و استعدادهای درونی موجب تقویت  از طرفی شناخت ظرفیت 
گردد و نفس و افزایش خودباوری و غلبه بر مشکلات می اعتمادبه

می  باور  این  به  را  دشواری انسان  بر  غلبه  برای  با  که  های رساند 
وجودش   در  است،  نیازمند  بدان  را  آنچه  موانع،  از  عبور  و  زندگی 

دامنه  و  مقابل مشکلات  و در  نماید  دارد، درک  پرپیچ نهفته  های 
جای اینکه لب به اعتراض و اظهار ناتوانی بگشاید،  وخم زندگی، به 

شروع به تلاش و کوشش در مسیر حلّ مشکلات زندگی برآید و  
های درونیش یافته است، تلاش  از طریق شناختی که به ظرفیت 

  ها و عوامل دیگری برای  شکوفایی استعدادهایکند که زمینمی
 .نهفته خویش کسب کند

 زدودن رذایل اخلاقی و آراستن به فضایل اخلاقی 
از روش به  یکی  برای رسیدن  های نظام اخلاقی قرآن کریم 

سلامت معنوی و آرامش، زدودن رذایل اخلاقی و آراستن به فضایل 
باشد. به همین دلیل است قرآن کریم در آیات فراوانی  اخلاقی می

»قَدْ أَفلَْحَ مَن تَزکََّى وَ ذکََرَ   نماید:تأکید به تزکیه و تهذیب نفس می 
به یقین کسى که پاکى جست )و  (؛15-14  )اعلی/  اسمَْ رَبهِِّ فَصلََّى

خود را تزکیه کرد( رستگار شد و )آن کس( نام پروردگارش را یاد 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.3
.4

25
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                               6 / 9

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.3.425
http://spiritual-health.ir/article-1-113-en.html


 431/   در قرآن یسلامت معنو یانسان شناخت

 

 کرد و سپس نماز خواند«.  
در آیه دیگر، پس از یازده سوگند مهم به خالق، مخلوق زمین، 
آسمان و ماه، خورشید و نفس انسانى، نجات و رستگارى انسان را  

قَدْ أَفلَْحَ مَن زکََّاهَا وَقَدْ خَابَ مَن »  :دانددر تهذیب نفس و تزکیه مى 
هرکس که نفس خود را تزکیه کرد رستگار  (؛  10-9  )شمس/  دَسَّاهَا

شد و آن کس که نفس خود را به معصیت آلوده ساخت نومید و  
 محروم گشت«. 

 )بقره/   قلب قساوت  همانند؛    این اساس زدودن رذایل اخلاقی  بر
 )بقره/  (، نفاق5-4  یوسف/  ،30-27  مائده/  ،8  )فلق/  (، حسادت74
(،  43)اعراف/  کینه توزی  (،125  توبه/،  49  انفال/  ،52  مائده/  ،10

و آراستن به فضایلی چون؛   ( و... 154-152  /)آل عمران  حب دنیا
اعمال صالح  ،22  )زمر/  (، صبر 22  )زمر/  سعه صدر   )بقره/  انجام 

دستیابی  جهت  ...    ( و114  )آل عمران/  گویی و صداقت(، راست 158
 . باشندبه سلامت معنوی لازم و ضروری می 

 

 مبانی ارزشی انسان شناختی   

 های مبانی ارزشی انسان شناختی، مبانی هستند که ناظر به ارزش 
 ز:ها عبارتند اترین آنباشند که مهمانسانی می

 کرامت انسان

را   او  خداوند  که  است  موجودی  انسان  کریم  قرآن  دیدگاه  از 
و کریم    (23)  کرامت، ضد دنائت و پستی است  داده است. کرامت  

بر دو   از نزاهت و فضیلت برخوردار است. کرامت  کسی است که 
مقصود ازکرامت   .کرامت اکتسابی( 2 و  کرامت ذاتی  ( 1 قسم است:

افراد  کهکرامتی است    ذاتی، اما کرامت    ،شودبشر می  شامل همه 
اکتسابی همان کرامت و بزرگی است که با تلاش و رعایت تقوی  

کرامت ذاتی غیرارادی است و  اساس،  ین  ر اب  .(17)  آیددست می هب
باشد آنکه آدمی دخالتی در آن داشته  را  خالق هستی  ،بی  در    آن 

 . اما کرامت اکتسابی ارادی و اختیاری است ؛است ضمیر وی نهاده
 13  جاثیه/  ،14  ، مؤمنین/4  )تین/  در قرآن کریم آیات فراوانی

 ها آن  گویند. مهمترین...( در باره کرامت ذاتی انسان سخن می  و
وَ لَقَدْ کَرَّمنَْا بَنىِ ءَادَمَ وَ  »  فرماید:که می  است  سوره اسراء  70آیه  

  حَملَْناَهُمْ فىِ الْبرَّ وَ الْبَحْرِ وَ رَزَقْناَهُم مِّنَ الطَّیِّبَاتِ وَ فَضَّلْناَهمُْ علَىَ 
تَفضِْیلا خَلَقنَْا  مِّمَّنْ  کرامت    ؛َ کَثِیرٍ  را  آدم  فرزندان  ما  راستى  به  و 

ها[ برنشاندیم و از  مرکب بخشیدیم و آنان را در خشکى و دریا ]بر
هاى خود ها را بر آفریدهچیزهاى پاکیزه به ایشان روزى دادیم و آن

مفسران نظرات    درباره کرامت ذاتی در این آیه  برترى آشکار دادیم«. 
را   کردهگوناگونی  عدهارائه  مانند  اند:  مواردی  آیه  تفسیر  در  ای 

برخورداری انسان از عقل و قوه تمییز، توانایی گفتار، تناسب اندام  
و مسخر بودن اشیا برای انسان را برشمرده و در عین حال تأکید 

های خدادادی را  اند که موضوع آیه مطلق بوده و تمامی نعمتکرده
برخی دیگر داشتن علم و شناخت، قدرت نطق،  ( و  24)  گیرددر برمی 

ازمردن پس  انسان  پاکی  و  طهارت  آفرینش  (25)  و  بودن  نیکو   ،
های این سخنان ، از نمونه (27)  عرض امانت بر انسان  و(  26)  انسان

تری برای کرامت  وسیع هاست. صاحب تفسیر »مفاتیح الغیب« دایر
هت  شود. برتری از جبیان شده که هم شامل نفس و هم بدن می 

نفس بدان سبب است که انسان دارای پنج قوه، یعنی نمو، تولید،  
حس، حرکت و اغتذا است در حالی که حیوان فقط حس و حرکت  

عقل است و از روح الهی   هتر از همه آنکه نفس دارای قودارد و مهم
غذا   نحوة  و  بودن  متوازن  عللی همچون  به  نیز  بدن  و  برخوردار، 

. علامه طباطبائی ضمن (28)  خوردن از دیگر موجودات برتر است 
عنصر   بر  »کرامت«  واژة  است:  معتقد  گفته،  پیش  اقوال  رد همه 
اندیشه«   تعقل و  انسان دلالت دارد که همان »قدرت  اختصاصی 

کند که ها و مواهب الهی اشاره می»تفضل« به نعمت  هاست و واژ
ز  همگان از آن برخوردارند، ولی انسان از نظر کمی و کیفی بیش ا

 .(17) است ها متمتعآن
ا این  اکتسابی  آثار کرامت  اراده و از  از طریق  انسان  ست که 

تواند بر اساس آن برای رسیدن به  ابد و می یخداوند را در می  اختیار،
در رفتار خود   جایگاه و منزلت انسانی خود و دیگران تحول عمیقی
اکرام و احترام    ایجاد نماید. تحولی که او را به عزت نفس به خود و 

گونه  به  دیگران  سوقبه  است،  موجودی  چنین  شایسته  که    ای 
کند این احساس ارزشمندی و احترام کمک می  افزون بر  .دهدمی

تا عزت نفس و وجهه اجتماعی خود را در جامعه بهبود و براساس  
 . آن روابط اجتماعی جدید و سالمی را ایجاد کند

 جانشینی و خلیفه بودن انسان 
جانشین شدن و از  ،  خلافت در لغت به معناى پشت سر آمدن

 از  نسل جدیدىهمانند جانشینی و خلافت    پى چیزى درآمدن است
قبلى است:  خلافت  .نسل  و نخست    بر دو قسم  اعتبارى  خلافت 
خلافت  دیگر    ؛ریاست و حکومتمانند مناسب اجتماعى و  ،  قراردادى
کهتکوینى زمین  روی  در  انسان  جانشینی  مانند  کریم    ،  قرآن  در 

 ، 26  کند )ص/آیاتی برخلافت و جانشینی انسان در زمین دلالت می
  بقره  سوره 30  آیه   در  (.62  نمل/ ، 14  یونس/  ، 29  /اعراف  ، 55  /نور

  قَالُوا  خلَِیفَةً   الْأَرْضِ  فِی   جَاعِلٌ  إِنیِّ   للِْملََائِکَةِ   رَبکَُّ  قَالَ  »وَإِذْ:  دیفرمایم
  بِحمَْدکَِ  نسَُبـِّحُ  وَنَحْنُ  الدِّماَءَ  وَیَسْفکُِ  فِیهَا  یُفسِْدُ  مَنْ  فِیهَا  أَتَجْعَلُ

 حضرت  خلافت  از  تَعلَْمُونَ«. منظور  لَا   مَا  أَعلْمَُ  إِنِّی  قَالَ  لکََ  وَنُقَدِّسُ
  اند بوده  او  از  قبل  که  موجوداتی  سایر  و یا  هاانسان  بر  آدم، خلافت

  خلافت   قام (. م 13است )   خدا   جانشینی   و   خلافت   مقصود   بلکه   نیست؛ 
  به   عرفانی، مربوط  و   قرآنی   بینیجهان  در   انسان  جانشینی  و   انسان
  است؛   الله«   سوی   »ما  آن، همه  قلمرو  که   است  انسان   جامع  وجود
 کلان  مدیریت  یعنی  شودمی  شامل  نیز  را  فرشتگان  تعلیم  حتی

  که   خداست  مخلوق  بهترین  ،. براین اساس انسان(29)  امکان  جهان
  از  او افق و حرکت که است آفرینش درجات و کمالات تمام دارای
  مخلوقات   ترینعالی  تا  جمادات  یعنی  مخلوقات  نیترنییپا  مرحله
  انسان   همین  شایسته  پس.  بود  خواهد  بالاتر  حتی  فرشتگان  یعنی

آن   به  ارزشی که در قرآن  مبنای  این  بر اساس  است که  طبیعی 
نظر   از  کافی  و صلاحیت  شایستگی  باید  انسان  است  شده  تأکید 
اخلاقی و معنوی پیدا کند تا به این جایگاه برسد زیرا که درست 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.3
.4

25
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                               7 / 9

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.3.425
http://spiritual-health.ir/article-1-113-en.html


 شریفی  / 432

 

ها است که نوع انسانی خلیفه خدا بر زمین است اما فرد فرد انسان 
و   اخلاقی  فضائل  باید  انسان  نتیجه  در  نیستند.  مقام  این  صاحب 
معنوی خود را به کمال برساند تا به این مقام نائل شود که یکی از  

 است. آثار دارا بودن سلامت معنوی 
 داری انسانامانت

داری ها، امانت های بنیادین و فطری برای انسانیکی از ارزش 
است. از دید انسان الهی، جسم و روح انسان امانتی از سوی خالق  
در نزد او هستند که باید در نگهداری تام از این امانات تلاش کاملی 

 به خرج دهد.  
 عَرضَنَْا  »إِنَّا فرماید:سوره احزاب می  72خدواند در قرآن در آیه 

  وَأَشْفَقْنَ  یَحْملِْنَهَا  أَنْ  فَأَبَیْنَ  وَالْجبَِالِ  وَالْأَرْضِ  السَّماَوَاتِ  علََى  الْأمََانَةَ
  و  هاآسمان  بر  را[  تکلیف  بار  و  الهى]  امانت  الْإِنسَْانُ؛ ما  وحََملََهَا  مِنْهَا

  از  و  زدند  باز  سر  آن  برداشتن  از  پس  کردیم  عرضه  هاکوه  و  زمین
   برداشت«. را  آن  انسان[ لى]و شدند  هراسناک آن

آیه از    هاکوه  و  زمین  آسمان،  که  دارد  امانتی   به  اشاره  این 
ولی آدمی آن را قبول کرد. برخی مفسران    امتناع نمودنددریافت آن  

را،   شیعه آیه  این  در    ولایت   و  الهی،   ولایت  دین،  امانت 
  را  امانت قبول از طباطبایی علامه .(30) انددانسته امیرالمؤمنین)ع(

داند داری را کمالی میاین امانت   کند وتلقی می  خداوند  ولایت  قبول
 گرددآید و محقق میدست میهکه با انجام ایمان و عمل صالح ب

این  (.17) تفاسیر  این  میاز  خصلت گونه  که  کرد  برداشت  توان 
داری در انسان که خود یکی از مبانی ارزشی سلامت جسم و  امانت

کند  روح انسان  است که انسان را به ایمان و عمل صالح  هدایت می
 . تأثیرگذار استو این خود در سلامت معنوی انسان 

 
 گیرینتیجه

ترین مبانی قرآنی است که  مبانی انسان شناختی یکی از مهم
ارزشی   و  نگرشی  انسان شناختی گرایشی،  مبانی  که  است  دارای 

ها در تأمین و ارتقاء سلامت معنوی انسان تأثیرگذارند.  هریک از آن
اختیار روح،  و  ازجسم  انسان  بودن  اعتقاد  دوساحتی  به    انسان، 

شناختی   انسان  مبانی  از  انسان،  زندگی  هدفمندی  الهی،  مقدرات 
از نظر قرآن    باشند که در سلامت معنوی تأثیرگذارند. نگرشی می 

برای هریک   واست  دو ماهیت جسم و روح    باکریم انسان موجودی  
از این دو بعد جهت حفظ و ارتقای سلامت معنوی دستورات خاصی  

های جسمانی، جسمانی به پرهیز از آسیبدر بعد سلامت    دهد.می
کند  تغذیه و جنسی و پرهیز از پرخوری توصیه می  بهداشت فردی، 

به خدا،   ایمان  فرامادی همانند؛  امور  به  بعد سلامت معنوی  و در 
تأثیر مبنای   کند.تأکید می  ...  معاد، انبیا و ذکر و یادخدا، نماز، قرآن و

  داری اختیار بر سلامت معنوی بدین گونه است که کف نفس و خویشتن 
 حرام  باعث پرهیز از بد اخلاقی،  و  برخاسته از اختیار انسان است

گردد که این خود در سلامت معنوی  انسان خواری و پرخواری می
است کمال  .  تأثیرگذار  خودشناسی،  فطرت،  بر  سلامت  بناگذاری 

و  اخلاقی  رذایل  زدودن  و  انسان  وجودی  ابعاد  از  آگاهی  جویی، 
های گرایشی انسان شناختی راستن به فضایل اخلاقی  از بنیان پی

  ها در تحقق سلامت نقش اساسی دارند. آن  هستند که هریک از
خلافت،   کرامت، ترین مبانی ارزشی انسان شناختی عبارتند از:مهم

امانت و  خدا  آنجانشینی  از  که هریک  ارتقا  داری  و  تحقق  در  ها 
چرا که احساس ارزشمندی باعث  ،  دارندسلامت انسان نقش اساسی  

 سازی گردد. این امر در سالم عزت نفس و وجهه اجتماعی در جامعه می 
 . جسم و روح انسان نقش اساسی دارد

 

منافع: تضاد    گونه هیچکه    کندمی تصریح    هنویسند  تضاد 

. منافعی در مطالعه حاضر وجود ندارد

  

منابع 
1. World Health Organization. Health and Well-Being. 

2020. 

2. Azarbaijani M. Islam and Religious Studies. Pattern of 

Health. 2022. pp. 36-9. 

3. Ibn Faris, Ahmed bin Faris. Ma'jam Maqayis al-Lagheh. 

Qom: School of Al-Alam al-Islami, 1983.  

4. Ragheb Isfahani, H bin M. Vocabulary of Quranic 

words. Beirut ،Dar Al-Shamiya. 1412 AH.  

5. DiMatteo, M. Rabin. Health Psychology. translated by 

Mohammad Kaviyan-Porou and others, Tehran, Semit. 

2008. pp. 15.  

6. Dehkhoda A. Dehkhoda dictionary. second edition, 

College of Science and Literature, University of Tehran, 

Tehran, Iran, 1958. 

7. Murata H, Morita T. Conceptualization of psycho-

existential suffering by the Japanese Task Force: The first 

step of a nationwide project. Palliative & Supportive Care. 

2006;4(3):279-85. 

8. Marzband R, Zakavi A. Indicators of spiritual health 

from the perspective of revelatory teachings. Quarterly 

Journal of Medical Ethics. 2012;20:99-70. 

9. Azarbayjani M. The Model of Spiritual Health in the 

Holy Qur’an with a Semantic Approach. Islam and 

Researches about Spirituality. 2023;1(1):7-36. 

10. Hawks SR, Hull ML, Thalman RL, Richins PM. 

Review of spiritual health: definition, role, and 

intervention strategies in health promotion. American 

journal of Health Promotion. 1995;9(5): 371-8. 

11. Gomez R, Fisher JW. Domains of spiritual well-being 

and development and validation of the Spiritual Well-

Being Questionnaire. Personality and Individual 

Differences. 2003;35(8):1975-91. 

12. Azizi F. Spiritual health, what it is, why and how, first 

edition, Tehran, Legal Publications, 2014. 

13. Makarem Shirazi N. Tafsir al-Nashon. Dar al-Kitab al-

Islamiya. 1995. 

14. Mughniyeh MJ. Tafsir al-Kashif. Qom: Dar al-Kitab 

al-Islami. 2003;1424. 

15. Ibn Ashur, Muhammad Ibn Tahir. Al-Tahrir and al-

Tanvir. First Edition. Beirut: Institute of al-Tarikh al-

Arabi. 1999. 

16. Kulaini M. Usul Al -Kafi, translated by: Seyyed Javad 

Mostafavi, first edition, 1989. 

17. Tabatabaei M. Al-Mizan fi Tafsir al-Qur''an. Modaresin 

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.3
.4

25
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                               8 / 9

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.3.425
http://spiritual-health.ir/article-1-113-en.html


 433/   در قرآن یسلامت معنو یانسان شناخت

 

Society Publications. 1996. 

18. Mesbah M. Spiritual health in Islam. Tehran: Huqooqi 

Publication; 2013. 

19. Motahari M. collection of works of Master Shahid 

Motahari. Tehran: Sadra Publications. 1989. 

20. Motaghi Handi, A, Kanzal -Amal fi Sanin al - Aqwal 

Walafal, Beirut, Risala, Institute, 1998. [In Arabic] 

21. Jafari MT. Philosophy and the purpose of life. Tehran: 

Institute for Editing and Publishing Works of Allameh 

Jafari. 2019. 

22. Misbah Yazdi MT. Self-recognition for Self-

improvement. Qom: Imam Khomeini Educational and 

Research Institute Publications. 2013. pp. 24. 

23. Husseini Zabidi, MM. Taj al-Arus min Jawahir al-

Qamus. First edition. Beirut: Dar al-Fikr. 1993. pp. 606. 

24. Shukani M bin A. Fatah al-Qadir. Damascus: Dara bin 

Kathir, Dar al-Kalam al-Tayyib, 1414 AH. 

25. Siyuti Jalaluddin. al-Dor al-Manthor fi Tafsir al-

Mathor. Qom: Ayatollah Murashi Najafi Library. 1404 

AH. pp. 292. 

26. Ibn Kathir, Ismail Ibn Umar. Tafsir al-Qur'an al-

Azeem. scholar: Muhammad Hossein Shams al-Din, 

Beirut: Dar al-Kutub Al-Elamiya Publications. 1419 AH. 

27. Alousi SM. Tafsir Ruh al-Ma'ani in Tafsir al-Qur'an 

and Asba' al-Mathani. Beirut: Dar al-Kitab al-Alamiya. 

1415 AH. 

28. Fakhr Razi, Muhammad Omar. Al-Tafsir Al-Kabir. 

Fourth edition. Qom: Islamic Propaganda Office 

Publishing Center.  1413 AH. pp. 373. 

29. Javadi Amoli A. Tafsir Insan Be Insan. Qom: Isra 

Publication Center.  2010. pp. 217. 

30. Tabarsi, Fazl bin Hasan. Majma' al-Bayan fi-Tafsir al-

Qur'an. Third edition. Tehran: Nasser Khosrow. 1993. pp. 

98.

  

 [
 D

O
I:

 1
0.

30
49

1/
JS

H
.3

.3
.4

25
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 s
pi

ri
tu

al
-h

ea
lth

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               9 / 9

http://dx.doi.org/10.30491/JSH.3.3.425
http://spiritual-health.ir/article-1-113-en.html
http://www.tcpdf.org

